La SANTA SEDE Q

ESPANOL ¥

s 5 A

JUAN PABLO 11 ENCICLICAS

CARTA ENCICLICA
UT UNUM SINT
DEL SANTO PADRE
JUAN PABLOII
SOBRE EL EMPENO ECUMENICO

INTRODUCCION

1. Ut unum sint! La llamada a la unidad de los cristianos, que el Concilio Ecuménico Vaticano Il ha renovado con tan vehemente
anhelo, resuena con fuerza cada vez mayor en el corazon de los creyentes, especialmente al aproximarse el Ano Dos mil que sera
para ellos un Jubileo sacro, memoria de la Encarnacion del Hijo de Dios, que se hizo hombre para salvar al hombre.

El valiente testimonio de tantos martires de nuestro siglo, pertenecientes también a otras Iglesias y Comunidades eclesiales no
en plena comunion con la Iglesia catélica, infunde nuevo impulso a la llamada conciliar y nos recuerda la obligacion de acoger y
poner en practica su exhortacion. Estos hermanos y hermanas nuestros, unidos en el ofrecimiento generoso de su vida por el
Reino de Dios, son la prueba mas significativa de que cada elemento de division se puede trascender y superar en la entrega total
de uno mismo a la causa del Evangelio.

Cristo llama a todos sus discipulos a la unidad. Me mueve el vivo deseo de renovar hoy esta invitacion, de proponerla de nuevo
con determinacion, recordando cuanto senalé en el Coliseo romano el Viernes Santo de 1994, al concluir la meditacion del Via
Crucis, dirigida por las palabras del venerable hermano Bartolomé, Patriarca ecuménico de Constantinopla. En aquella
circunstancia afirmé que, unidos en el seguimiento de los martires, los creyentes en Cristo no pueden permanecer divididos. Si
quieren combatir verdadera y eficazmente la tendencia del mundo a anular el Misterio de la Redencion, deben profesar juntos la
misma verdad sobre la CruzlilLa Cruz! La corriente anticristiana pretende anular su valor, vaciarla de su significado, negando que
el hombre encuentre en ella las raices de su nueva vida; pensando que la Cruz no pueda abrir ni perspectivas ni esperanzas: el
hombre, se dice, es sblo un ser terrenal que debe vivir como si Dios no existiese.

2. A nadie escapa el desafio que todo esto supone para los creyentes. Ellos deben aceptarlo. En efecto,  como podrian negarse a
hacer todo lo posible, con la ayuda de Dios, para derribar los muros de la division y la desconfianza, para superar los obstaculos y
prejuicios que impiden el anuncio del Evangelio de la salvacion mediante la Cruz de Jes(s, Ginico Redentor del hombre, de cada
hombre?

Doy gracias a Dios porque nos ha llevado a avanzar por el camino dificil, pero tan rico de alegria, de la unidad y de la comunion
entre los cristianos. El didlogo interconfesional a nivel teolégico ha dado frutos positivos y palpables; esto anima a seguir
adelante.

Sin embargo, ademas de las divergencias doctrinales que hay que resolver, los cristianos no pueden minusvalorar el peso de las
incomprensiones ancestrales que han heredado del pasado, de los malentendidos y prejuicios de los unos contra los otros. No
pocas veces, ademas, la inercia, la indiferencia y un insuficiente conocimiento reciproco agravan estas situaciones. Por este
motivo, el compromiso ecuménico debe basarse en la conversion de los corazones y en la oracion, lo cual llevara incluso a la
necesaria purificacién de la memoria histérica. Con la gracia del Espiritu Santo, los discipulos del Senor, animados por el amor, por
la fuerza de la verdad y por la voluntad sincera de perdonarse mutuamente y reconciliarse, estan llamados a reconsiderar juntos
su doloroso pasado y las heridas que desgraciadamente éste sigue produciendo también hoy. Estan invitados por la energia
siempre nueva del Evangelio a reconocer juntos con sincera y total objetividad los errores cometidos y los factores contingentes
que intervinieron en el origen de sus lamentables separaciones. Es necesaria una sosegada y limpia mirada de verdad, vivificada
por la misericordia divina, capaz de liberar los espiritus y suscitar en cada uno una renovada disponibilidad, precisamente para
anunciar el Evangelio a los hombres de todo pueblo y nacion.

3. Con el Concilio Vaticano Il la Iglesia catdlica se ha comprometido de modo irreversible a recorrer el camino de la accion
ecumeénica, poniéndose a la escucha del Espiritu del Senor, que ensena a leer atentamente los « signos de los tiempos ». Las
experiencias que ha vivido y continla viviendo en estos anos la iluminan ain mas profundamente sobre su identidad y su mision
en la historia. La Iglesia catélica reconoce y confiesa las debilidades de sus hijos, consciente de que sus pecados constituyen


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.pdf
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.pdf
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html#
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/vatican/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals.index.html#encyclicals
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals.index.html#encyclicals

otras tantas traiciones y obstaculos a la realizacion del designio del Salvador. Sintiéndose llamada constantemente a la
renovacion evangélica, no cesa de hacer penitencia. Al mismo tiempo, sin embargo, reconoce y exalta aiin mas el poder del Seror,
quien, habiéndola colmado con el don de la santidad, la atrae y la conforma a su pasion y resurreccion.

Ensenada por las miltiples vicisitudes de su historia, la Iglesia esta llamada a liberarse de todo apoyo puramente humano, para
vivir en profundidad la ley evangélica de las Bienaventuranzas. Consciente de que « la verdad no se impone sino por la fuerza de la
misma verdad, que penetra, con suavidad y firmeza a la vez, en las almas »2 nada pide para si sino la libertad de anunciar el
Evangelio. En efecto, su autoridad se ejerce en el servicio de la verdad y de la caridad.

Yo mismo quiero promover cualquier paso Gtil para que el testimonio de toda la comunidad catélica pueda ser comprendido en su
total purezay coherencia, sobre todo ante la cita que la Iglesia tiene a las puertas del nuevo Milenio, momento excepcional para el
cual pide al Sefior que la unidad de todos los cristianos crezca hasta alcanzar la plena comunién. 3 A este objetivo tan noble mira
también la presente Carta enciclica, que en su indole esencialmente pastoral quiere contribuir a sostener el esfuerzo de cuantos
trabajan por la causa de la unidad.

4. Esta es un preciso deber del Obispo de Roma como sucesor del apostol Pedro. Yo lo llevo a cabo con la profunda conviccion de
obedecer al Senor y con plena conciencia de mi fragilidad humana. En efecto, si Cristo mismo confié a Pedro esta mision especial
en lalglesiay le encomendd confirmar a los hermanos, al mismo tiempo le hizo conocer su debilidad humanay su particular
necesidad de conversion: « Y tl, cuando hayas vuelto, confirma a tus hermanos » (Lc 22, 32). Precisamente en la debilidad humana
de Pedro se manifiesta plenamente como el Papa, para cumplir este especial ministerio en la Iglesia, depende totalmente de la
gracia y de la oracion del Senor: « Yo he rogado por ti, para que tu fe no desfallezca » (Lc 22, 32). La conversion de Pedro y de sus
sucesores se apoya en la oracion misma del Redentor, en la cual la Iglesia participa constantemente. En nuestra época ecumeénica,
marcada por el Concilio Vaticano Il, la mision del Obispo de Roma trata particularmente de recordar la exigencia de la plena
comunion de los discipulos de Cristo.

El Obispo de Roma en primera persona debe hacer propia con fervor la oracion de Cristo por la conversion, que es indispensable a
« Pedro » para poder servir a los hermanos. Pido encarecidamente que participen de esta oracion los fieles de la Iglesia catolica y
todos los cristianos. Junto conmigo, rueguen todos por esta conversion.

Sabemos que la Iglesia en su peregrinar terreno ha sufrido y continuara sufriendo oposiciones y persecuciones. La esperanza que
la sostiene es, sin embargo, inquebrantable, como indestructible es la alegria que nace de esta esperanza. En efecto, la roca firme
y perenne sobre la que esta fundada es Jesucristo, su Senor.

|
EL COMPROMISO ECUMENICO DE LA IGLESIA CATOLICA

El designio de Dios y la comunion

5. Junto con todos los discipulos de Cristo, la Iglesia catoblica basa en el designio de Dios su compromiso ecuménico de congregar
a todos enla unidad. En efecto, « la Iglesia no es una realidad replegada sobre si misma, sino permanentemente abiertaala
dindmica misionera y ecuménica, pues ha sido enviada al mundo para anunciar y testimoniar, actualizar y extender el misterio de
comunidn que la constituye: a reunir a todos y a todo en Cristo; a ser para todos 'sacramento inseparable de unidad' »4

Ya en el Antiguo Testamento, refiriéndose a la situacion de entonces del pueblo de Dios, el profeta Ezequiel, recurriendo al simple
simbolo de dos maderos primero separados, después acercados uno al otro, expresaba la voluntad divina de « congregar de todas
las partes » a los miembros del pueblo herido: « Seré su Dios y ellos seran mi pueblo. Y sabran las naciones que yo soy el Senor,
que santifico a Israel, cuando mi santuario esté en medio de ellos para siempre » (cf. 37,16-28). El Evangelio de san Juan, por su
parte, y ante la situacion del pueblo de Dios en aquel tiempo, ve en la muerte de Jesis la razdon de la unidad de los hijos de Dios: «
Iba a morir por la nacion, y no sélo por la nacion, sino también para reunir en uno a los hijos de Dios que estaban dispersos » (11,
51-52). En efecto, la Carta a los Efesios ensenara que « derribando el muro que los separaba 1 por medio de la cruz, dando en si
mismo muerte a la enemistad », de lo que estaba dividido hizo una unidad (cf. 2, 14-16).

6. La unidad de toda la humanidad herida es voluntad de Dios. Por esto Dios envi6 a su Hijo para que, muriendo y resucitando por
nosotros, nos diese su Espiritu de amor. La vispera del sacrificio de la Cruz, Jestis mismo ruega al Padre por sus discipulos y por
todos los que creeran en El para que sean una sola cosa, una comunion viviente. De aqui se deriva no so6lo el deber, sino también la
responsabilidad que incumbe ante Dios, ante su designio, sobre aquéllos y aquéllas que, por medio del Bautismo llegan a ser el
Cuerpo de Cristo, Cuerpo en el cual debe realizarse en plenitud la reconciliacion y la comunion. i Como es posible permanecer
divididos si con el Bautismo hemos sido « inmersos » en la muerte del Senor, es decir, en el hecho mismo en que, por medio del
Hijo, Dios ha derribado los muros de la division? La division « contradice clara y abiertamente la voluntad de Cristo, es un
escandalo para el mundo y perjudica a la causa santisima de predicar el Evangelio a toda criatura »2

El camino ecuménico: camino de la Iglesia

7. « El Senor de los tiempos, que prosigue sabia y pacientemente el plan de su gracia para con nosotros pecadores, Gltimamente



ha comenzado a infundir con mayor abundancia en los cristianos separados entre si el arrepentimiento y el deseo de la union.
Muchisimos hombres, en todo el mundo, han sido movidos por esta gracia y también entre nuestros hermanos separados ha
surgido un movimiento cada dia mas amplio, con ayuda de la gracia del Espiritu Santo, para restaurar la unidad de los cristianos.
Participan en este movimiento de unidad, llamado ecuménico, los que invocan al Dios Trino y confiesan a Jeslis como Senory
Salvador; y no sélo individualmente, sino también reunidos en grupos, en los que han oido el Evangelio y a los que consideran
como su Iglesia y de Dios. No obstante, casi todos, aunque de manera diferente, aspiran a una Iglesia de Dios tnica y visible, que
sea verdaderamente universal y enviada a todo el mundo, a fin de que el mundo se convierta al Evangelio y asi se salve para gloria
de Dios »&

8. Esta afirmacion del Decreto Unitatis redintegratio se debe comprender en el contexto de todo el magisterio conciliar. El

Concilio Vaticano Il expresa la decision de la Iglesia de emprender la accion ecuménica en favor de la unidad de los cristianos y de
proponerla con conviccion y fuerza: « Este santo Sinodo exhorta a todos los fieles catolicos a que, reconociendo los signos de los

tiempos, participen diligentemente en el trabajo ecuménico »Z

Al indicar los principios catoélicos del ecumenismo, el Decreto Unitatis redintegratioenlaza ante todo con la ensenanza sobre la

Iglesia de la Constitucién Lumen gentium, en el capitulo que trata sobre el pueblo de Dios. & Al mismo tiempo, tiene presente lo
que se afirma en la Declaracién conciliar Dignitatis humanae sobre la libertad religiosa. 2

La Iglesia catdlica asume con esperanza la accion ecuménica como un imperativo de la conciencia cristiana iluminada por la fe y
guiada por la caridad. También aqui se puede aplicar la palabra de san Pablo a los primeros cristianos de Roma: « El amor de Dios
ha sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu Santo »; asi nuestra « esperanza... no defrauda » (Rm 5, 5). Esta es la

esperanza de la unidad de los cristianos que tiene su fuente divina en la unidad Trinitaria del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo.

9. Jesls mismo antes de su Pasion rogo para « que todos sean uno » (Jn 17, 21). Esta unidad, que el Senor dio asu Iglesiay en la
cual quiere abrazar a todos, no es accesoria, sino que esta en el centro mismo de su obra. No equivale a un atributo secundario de
la comunidad de sus discipulos. Pertenece en cambio al ser mismo de la comunidad. Dios quiere la Iglesia, porque quiere la unidad
y en la unidad se expresa toda la profundidad de su agape.

En efecto, la unidad dada por el Espiritu Santo no consiste simplemente en el encontrarse juntas unas personas que se suman
unas a otras. Es una unidad constituida por los vinculos de la profesion de la fe, de los sacramentos y de la comunién jerarquica. 12
Los fieles son uno porque, en el Espiritu, estan en la comunién del Hijo y, en El, en su comunién con el Padre: « Y nosotros estamos
en comunién con el Padre y con su Hijo, Jesucristo » (1 Jn1, 3). Asi pues, para la Iglesia catdlica, la comunion de los cristianos no es
mas que la manifestacion en ellos de la gracia por medio de la cual Dios los hace participes de su propia comunién, que es su vida
eterna. Las palabras de Cristo « que todos sean uno » son pues la oracion dirigida al Padre para que su designio se cumpla
plenamente, de modo que brille a los ojos de todos « como se ha dispensado el Misterio escondido desde siglos en Dios, Creador
de todas las cosas » (Ef 3, 9). Creer en Cristo significa querer la unidad; querer la unidad significa querer la Iglesia; querer la Iglesia
significa querer la comunion de gracia que corresponde al designio del Padre desde toda la eternidad. Este es el significado de la

oracion de Cristo: « Ut unum sint ».

10. Enla situacion actual de division entre los cristianos y de confiada blsqueda de la plena comunién, los fieles catdlicos se
sienten profundamente interpelados por el Senor de la Iglesia. El Concilio Vaticano Il ha reforzado su compromiso con una vision
eclesiologica llcida y abierta a todos los valores eclesiales presentes entre los demas cristianos. Los fieles catolicos afrontan la
problematica ecuménica con un espiritu de fe.

El Concilio afirma que « la Iglesia de Cristo subsiste en la Iglesia catdlica gobernada por el sucesor de Pedro y por los obispos en
comunioén con él » y al mismo tiempo reconoce que « fuera de su estructura visible pueden encontrarse muchos elementos de

santificacién y de verdad que, como dones propios de la Iglesia de Cristo, empujan hacia la unidad catélica »11

« Por tanto, las mismas Iglesias y Comunidades separadas, aunque creemos que padecen deficiencias, de ninguna manera
carecen de significacion y peso en el misterio de la salvacion. Porque el Espiritu de Cristo no rehisa servirse de ellas como

medios de salvacion, cuya virtud deriva de la misma plenitud de gracia y verdad que fue confiada a la Iglesia catélica »12

11. De este modo la Iglesia catblica afirma que, durante los dos mil anos de su historia, ha permanecido en la unidad con todos los
bienes de los que Dios quiere dotar a su Iglesia, y esto a pesar de las crisis con frecuencia graves que la han sacudido, las faltas de
fidelidad de algunos de sus ministros y los errores que cotidianamente cometen sus miembros. La Iglesia catoélica sabe que, en
virtud del apoyo que le viene del Espiritu, las debilidades, las mediocridades, los pecados y a veces las traiciones de algunos de
sus hijos, no pueden destruir lo que Dios ha infundido en ella en virtud de su designio de gracia. Incluso « las puertas del infierno
no prevaleceran contra ella » (Mt 16, 18). Sin embargo la Iglesia catélica no olvida que muchos en su seno ofuscan el designio de
Dios. Al recordar la division de los cristianos, el Decreto sobre el ecumenismo no ignora la « culpa de los hombres por ambas
partes »13 reconociendo que la responsabilidad no se puede atribuir Gnicamente a los « demés ». Gracias a Dios, no se ha
destruido lo que pertenece a la estructura de la Iglesia de Cristo, ni tampoco la comunion existente con las demas Iglesias y

Comunidades eclesiales.

En efecto, los elementos de santificacion y de verdad presentes en las demas Comunidades cristianas, en grado diverso unas 'y


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html

otras, constituyen la base objetiva de la comunion existente, aunque imperfecta, entre ellas y la Iglesia catdlica.

En la medida en que estos elementos se encuentran en las demas Comunidades cristianas, la Gnica Iglesia de Cristo tiene una
presencia operante en ellas. Por este motivo el Concilio Vaticano Il habla de una cierta comunion, aunque imperfecta. La
Constitucién Lumen gentium sefiala que la Iglesia catdlica « se siente unida por muchas razones » 14 a estas Comunidades con
una cierta verdadera union en el Espiritu Santo.

12. La misma Constitucion explicita ampliamente « los elementos de santificacion y de verdad » que, de diversos modos, se
encuentran y actan fuera de los limites visibles de la Iglesia catolica: « Son muchos, en efecto, los que veneran la Sagrada
Escritura como norma de fe y de vida y manifiestan un amor sincero por la religion, creen con amor en Dios Padre todopoderoso y
en el Hijo de Dios Salvador y estan marcados por el Bautismo, por el que estan unidos a Cristo, e incluso reconocen y reciben en
sus propias Iglesias o Comunidades eclesiales otros sacramentos. Algunos de ellos tienen también el Episcopado, celebran la
sagrada Eucaristia y fomentan la devocion a la Virgen Madre de Dios. Se anade a esto la comunidn en la oracion y en otros bienes
espirituales, incluso una cierta verdadera unién en el Espiritu Santo. Este actla, sin duda, también en ellos y los santifica con sus
dones y gracias y, a algunos de ellos, les dio fuerzas incluso para derramar su sangre. De esta manera, el Espiritu suscita en todos
los discipulos de Cristo el deseo de trabajar para que todos se unan en paz, de la manera querida por Cristo, en un solo rebano
bajo un solo Pastor ».12

El Decreto conciliar sobre el ecumenismo, refiriéndose a las Iglesias ortodoxas llega a declarar que « por la celebracion de la
Eucaristia del Sefior en cada una de esas Iglesias, se edifica y crece la Iglesia de Dios »18 Reconocer todo esto es una exigencia de
la verdad.

13. El mismo Documento presenta someramente las implicaciones doctrinales. En relacion a los miembros de esas Comunidades,
declara: « Justificados por la fe en el Bautismo, se han incorporado a Cristo; por tanto, con todo derecho se honran con el nombre

de cristianos y son reconocidos con razén por los hijos de la Iglesia catélica como hermanos en el Sefor »1Z

Refiriéndose a los mltiples bienes presentes en las otras Iglesias y Comunidades eclesiales, el Decreto anade: « Todas estas
realidades, que proceden de Cristo y conducen a El, pertenecen, por derecho, a la Ginica Iglesia de Cristo. Nuestros hermanos
separados practican también no pocas acciones sagradas de la religion cristiana, las cuales, de distintos modos, segiln la diversa
condicion de cada Iglesia o comunidad, pueden sin duda producir realmente la vida de la gracia, y deben ser consideradas aptas

para abrir el acceso a la comunion de la salvacion »18

Se trata de textos ecuménicos de maxima importancia. Fuera de la comunidad catdlica no existe el vacio eclesial. Muchos
elementos de gran valor (eximia), que en la Iglesia catélica son parte de la plenitud de los medios de salvacion y de los dones de
gracia que constituyen la Iglesia, se encuentran también en las otras Comunidades cristianas.

14. Todos estos elementos llevan en si mismos la llamada a la unidad para encontrar en ella su plenitud. No se trata de poner
juntas todas las riquezas diseminadas en las Comunidades cristianas con el fin de llegar a la Iglesia deseada por Dios. De acuerdo
con la gran Tradicion atestiguada por los Padres de Oriente y Occidente, la Iglesia catdlica cree que en el evento de Pentecostés
Dios manifesto ya la Iglesia en su realidad escatolégica, que El habia preparado « desde el tiempo de Abel el Justo »12 Est ya
dada. Por este motivo nosotros estamos ya en los Gltimos tiempos. Los elementos de esta Iglesia ya dada existen, juntos en su
plenitud, en la Iglesia catélica y, sin esta plenitud, en las otras Comunidades, 22 donde ciertos aspectos del misterio cristiano han
estado a veces mas eficazmente puestos de relieve. El ecumenismo trata precisamente de hacer crecer la comunion parcial
existente entre los cristianos hacia la comunién plena en la verdad y en la caridad.

Renovacion y conversion

15. Pasando de los principios, del imperativo de la conciencia cristiana, a la realizacion del camino ecuménico hacia la unidad, el
Concilio Vaticano Il pone sobre todo de relieve la necesidad de conversion interior. El anuncio mesianico « el tiempo se ha
cumplido y el Reino de Dios esta cerca » y la llamada consiguiente « convertios y creed en la Buena Nueva » (Mc 1,15), con la que
Jesis inaugura su mision, indican el elemento esencial que debe caracterizar todo nuevo inicio: la necesidad fundamental de la
evangelizacion en cada etapa del camino salvifico de la Iglesia. Esto se refiere, de modo particular, al proceso iniciado por el
Concilio Vaticano Il, incluyendo en la renovacion la tarea ecuménica de unir a los cristianos divididos entre si. « No hay verdadero

ecumenismo sin conversién interior »2

El Concilio llama tanto a la conversion personal como a la comunitaria. La aspiracion de cada Comunidad cristiana a la unidad es
paralela a su fidelidad al Evangelio. Cuando se trata de personas que viven su vocacion cristiana, el Evangelio habla de conversion
interior, de una renovacién de la mente. 22

Cada uno debe pues convertirse mas radicalmente al Evangelio y, sin perder nunca de vista el designio de Dios, debe cambiar su
mirada. Con el ecumenismo la contemplacion de las « maravillas de Dios » (mirabilia Dei) se ha enriquecido de nuevos espacios, en
los que el Dios Trinitario suscita la accion de gracias: la percepcion de que el Espiritu actia en las otras Comunidades cristianas, el
descubrimiento de ejemplos de santidad, la experiencia de las riquezas ilimitadas de la comunién de los santos, el contacto con
aspectos impensables del compromiso cristiano. Por otro lado, se ha difundido también la necesidad de penitencia: el ser


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html

conscientes de ciertas exclusiones que hieren la caridad fraterna, de ciertos rechazos que deben ser perdonados, de un cierto
orgullo, de aquella obstinacion no evangélica en la condena de los « otros », de un desprecio derivado de una presuncion nociva.
Asi la vida entera de los cristianos queda marcada por la preocupacion ecuménica y estan llamados a asumirla.

16. En el magisterio del Concilio hay un nexo claro entre renovacion, conversion y reforma. Afirma ast: « La Iglesia, peregrina en
este mundo, es llamada por Cristo a esta reforma permanente de la que ella, como institucion terrena y humana, necesita
continuamente; de modo que si algunas cosas, por circunstancias de tiempo y lugar, hubieran sido observadas menos
cuidadosamente 2 deben restaurarse en el momento oportuno y debidamente »23 Ninguna Comunidad cristiana puede eludir
esta llamada.

Dialogando con franqueza, las Comunidades se ayudan a mirarse mutuamente unas a otras a la luz de la Tradicion apostolica. Esto
las lleva a preguntarse si verdaderamente expresan de manera adecuada todo lo que el Espiritu ha transmitido por medio de los
Apbstoles. 22 En relacion a la Iglesia catdlica, en diversas circunstancias, como con ocasién del aniversario del Bautismo de la
Rus’, 25 o del recuerdo, después de once siglos, de la obra evangelizadora de los santos Cirilo y Metodio, 26 me he referido a estas
exigencias y perspectivas. Mas recientemente, el Directorio para la aplicacién de los principios y de las normas acerca del
ecumenismo, publicado con mi aprobacion por el Pontificio Consejo para la Promocion de la Unidad de los Cristianos, las ha

aplicado en el campo pastoral. 2Z

17. En relacion a los demés cristianos, los principales documentos de la Comisién Fe y Constitucién 28 y las declaraciones de
numerosos didlogos bilaterales han ofrecido ya a las Comunidades cristianas instrumentos Gtiles para discernir lo que es
necesario para el movimiento ecuménico y para la conversion que éste debe suscitar. Estos estudios son importantes bajo una
doble perspectiva: muestran los notables progresos ya alcanzados e infunden esperanza por constituir una base segura parala
sucesiva y profundizada investigacion.

La comunion creciente en una reforma continua, realizada a la luz de la Tradicion apostdlica, es sin duda, en la situacion actual del
pueblo cristiano, una de las caracteristicas distintivas y mas importantes del ecumenismo. Por otra parte, es también una garantia
esencial para su futuro. Los fieles de la Iglesia catolica deben saber que el impulso ecuménico del Concilio Vaticano Il es uno de
los resultados de la postura que la Iglesia adoptd entonces para escrutarse a la luz del Evangelio y de la gran Tradicion. Mi
predecesor, el Papa Juan XXIlI, lo habia comprendido bien rechazando separar actualizacién y apertura ecuménica al convocar el
Concilio. 22 Al término de la asamblea conciliar, el Papa Pablo VI, reanudando el didlogo de caridad con las Iglesias en comunién
con el Patriarcado de Constantinopla, y realizando el gesto concreto y altamente significativo de « relegar en el olvido » —y hacer «
desaparecer de la memoria y del interior de la Iglesia »— las excomuniones del pasado, consagro la vocacion ecumeénica del
Concilio. Es interesante recordar que la creacion de un organismo especial para el ecumenismo coincide con el comienzo mismo

139y que, a través de este organismo, las opiniones y valoraciones de las demas

de la preparacion del Concilio Vaticano |
Comunidades cristianas estuvieron presentes en los grandes debates sobre la Revelacion, la Iglesia, la naturaleza del

ecumenismoy la libertad religiosa.
Importancia fundamental de la doctrina

18. Basandose en una idea que el mismo Papa Juan XXIII habia expresado en la apertura del Concilio, 3L el Decreto sobre el
ecumenismo menciona el modo de exponer la doctrina entre los elementos de la continua reforma. 32 No se trata en este
contexto de modificar el deposito de la fe, de cambiar el significado de los dogmas, de suprimir en ellos palabras esenciales, de
adaptar la verdad a los gustos de una época, de quitar ciertos articulos del Credo con el falso pretexto de que ya no son
comprensibles hoy. La unidad querida por Dios s6lo se puede realizar en la adhesion comin al contenido integro de la fe revelada.
En materia de fe, una solucion de compromiso esta en contradiccion con Dios que es la Verdad. En el Cuerpo de Cristo que es «
camino, verdad y vida » (Jn 14, 6), ¢ quién consideraria legitima una reconciliacion lograda a costa de la verdad? La Declaracion
conciliar sobre la libertad religiosa Dignitatis humanae atribuye a la dignidad humana la basqueda de la verdad, « sobre todo en lo
que se refiere a Dios y a su Iglesia »33 y la adhesién a sus exigencias. Por tanto, un « estar juntos » que traicionase la verdad estaria
en oposicion con la naturaleza de Dios que ofrece su comunion, y con la exigencia de verdad que esta en lo mas profundo de cada
corazbn humano.

19. Sin embargo, la doctrina debe ser presentada de un modo que sea comprensible para aquéllos a quienes Dios la destina. En la
Carta enciclica Slavorum apostoli recordaba como Cirilo y Metodio, por este mismo motivo, tradujeron las nociones de la Biblia y

los conceptos de la teologia griega en un contexto de experiencias historicas y de pensamiento muy diverso. Querian que la Gnica
palabra de Dios fuese « hecha accesible de este modo segiin las formas expresivas propias de cada civilizacién »3%4
Comprendieron pues que no podian « imponer a los pueblos, cuya evangelizacion les encomendaron, ni siquiera la indiscutible
superioridad de la lengua griega y de la cultura bizantina, o los usos y comportamientos de la sociedad mas avanzada, en la que
ellos habian crecido »32 Asi hacian realidad aquella « perfecta comunion en el amor 3 preserva a la Iglesia de cualquier forma de
particularismo o de exclusivismo étnico o de prejuicio racial, asi como de cualquier orgullo nacionalista ».36 En este mismo
espiritu, no dudé en decir a los aborigenes de Australia: « No tenéis que ser un pueblo dividido en dos partes 4 Jesis os invita a
aceptar sus palabras y sus valores dentro de vuestra propia cultura »3Z Puesto que por su naturaleza la verdad de fe esta

destinada a toda la humanidad, exige ser traducida a todas las culturas. En efecto, el elemento que determina la comuniénen la


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html

verdad es el significado de la verdad misma. La expresion de la verdad puede ser multiforme, y la renovacion de las formas de
expresion se hace necesaria para transmitir al hombre de hoy el mensaje evangélico en su inmutable significado. 38

« Esta renovacion tiene, pues, gran importancia ecuménica »22 Y es no sélo renovacién del modo de expresar la fe, sino de la
misma vida de fe. Se podria preguntar: ¢ quién debe realizarla? El Concilio responde claramente a este interrogante: corresponde a
«lalglesia entera, tanto los fieles como los pastores; y afecta a cada uno seglin su propia capacidad, ya sea en la vida cristiana

diaria o en las investigaciones teoldgicas e histéricas »42

20. Todo esto es sumamente importante y de significado fundamental para la actividad ecuménica. De ello resulta
inequivocamente que el ecumenismo, el movimiento a favor de la unidad de los cristianos, no es sélo un mero « apéndice », que se
anade a la actividad tradicional de la Iglesia. Al contrario, pertenece organicamente a su vida y a su accion y debe, en
consecuencia, inspirarlas y ser como el fruto de un arbol que, sano y lozano, crece hasta alcanzar su pleno desarrollo.

Asi creia en la unidad de la Iglesia el Papa Juan XXIIl y asi miraba a la unidad de todos los cristianos. Refiriéndose a los demas
cristianos, a la gran familia cristiana, constataba: « Es mucho mas fuerte lo que nos une que lo que nos divide ». Por su parte, el
Concilio Vaticano Il exhorta: « Recuerden todos los fieles cristianos que promoveran e incluso practicaran tanto mejor la unién
cuanto mas se esfuercen por vivir una vida mas pura segun el Evangelio. Pues cuanto mas estrecha sea su comunion con el Padre,
el Verbo y el Espiritu, mas intima y facilmente podran aumentar la fraternidad mutua » 4%

Primacia de la oracion

21. « Esta conversion del corazén y santidad de vida, junto con las oraciones publicas y privadas por la unidad de los cristianos,
deben considerarse como el alma de todo el movimiento ecuménico y pueden llamarse con razén ecumenismo espiritual »42

Se avanza en el camino que lleva a la conversion de los corazones segln el amor que se tenga a Dios y, al mismo tiempo, a los
hermanos: a todos los hermanos, incluso a los que no estan en plena comunién con nosotros. Del amor nace el deseo de la unidad,
también en aquéllos que siempre han ignorado esta exigencia. El amor es artifice de comunion entre las personas y entre las
Comunidades. Si nos amamos, es mas profunda nuestra comunion, y se orienta hacia la perfeccion. El amor se dirige a Dios como
fuente perfecta de comunion —la unidad del Padre, del Hijo y del Espiritu Santo—, para encontrar la fuerza de suscitar esta misma
comunioén entre las personas y entre las Comunidades, o de restablecerla entre los cristianos altn divididos. El amor es la corriente
profundisima que da vida e infunde vigor al proceso hacia la unidad.

Este amor halla su expresién mas plena en la oracién coman. Cuando los hermanos que no estan en perfecta comunion entre sise
relinen para rezar, su oracion es definida por el Concilio Vaticano Il como alma de todo el movimiento ecuménico. La oracion es «
un medio sumamente eficaz para pedir la gracia de la unidad », una « expresion auténtica de los vinculos que siguen uniendo a los
catolicos con los hermanos separados »23 Incluso cuando no se reza en sentido formal por la unidad de los cristianos, sino por
otros motivos, como, por ejemplo, por la paz, la oracion se convierte por si misma en expresion y confirmacion de la unidad. La
oracion comuin de los cristianos invita a Cristo mismo a visitar la Comunidad de aquéllos que lo invocan: « Donde estan dos o tres
reunidos en mi nombre, alli estoy yo en medio de ellos » (Mt 18, 20).

22. Cuando los cristianos rezan juntos la meta de la unidad aparece mas cercana. La larga historia de los cristianos marcada por
maltiples divisiones parece recomponerse, tendiendo a la Fuente de su unidad que es Jesucristo. jEl es el mismo ayer, hoy y
siempre! (cf. Hb 13, 8). Cristo esta realmente presente en la comunién de oracion; ora « en nosotros », « con nosotros » y « por
nosotros ». El dirige nuestra oracion en el Espiritu Consolador que prometio y dio ya a su Iglesia en el Cenaculo de Jerusalén,
cuando la constituy6 en su unidad originaria.

En el camino ecuménico hacia la unidad, la primacia corresponde sin duda a la oracién comiin, a la union orante de quienes se
congregan en torno a Cristo mismo. Si los cristianos, a pesar de sus divisiones, saben unirse cada vez mas en oracion comin en
torno a Cristo, crecera en ellos la conciencia de que es menos lo que los divide que lo que los une. Si se encuentran mas frecuente
y asiduamente delante de Cristo en la oracion, hallaran fuerza para afrontar toda la dolorosa y humana realidad de las divisiones, y
de nuevo se encontraran en aquella comunidad de la Iglesia que Cristo forma incesantemente en el Espiritu Santo, a pesar de
todas las debilidades y limitaciones humanas.

23. En suma, la comunion de oracion lleva a mirar con ojos nuevos a la Iglesia y al cristianismo. En efecto, no se debe olvidar que el
Senor pidi6 al Padre la unidad de sus discipulos, para que ésta fuera testimonio de su mision y el mundo pudiese creer que el
Padre lo habia enviado (cf. Jn 17, 21). Se puede decir que el movimiento ecuménico haya partido en cierto sentido de la experiencia
negativa de quienes, anunciando el Gnico Evangelio, se referian cada uno a su propia Iglesia o Comunidad eclesial; una
contradiccion que no podia pasar desapercibida a quien escuchaba el mensaje de salvacion y encontraba en ello un obstaculo ala
acogida del anuncio evangélico. Lamentablemente este grave impedimento no esta superado. Es cierto, no estamos todavia en
plena comunién. Sin embargo, a pesar de nuestras divisiones, estamos recorriendo el camino hacia la unidad plena, aquella unidad
que caracterizaba a la Iglesia apostdlica en sus principios, y que nosotros buscamos sinceramente: prueba de esto es nuestra
oraciéon comin, animada por la fe. En la oracién nos reunimos en el nombre de Cristo que es Uno. El es nuestra unidad.

La oracién « ecuménica » esta al servicio de la misién cristiana y de su credibilidad. Por eso debe estar particularmente presente



en lavida de la Iglesia y en cada actividad que tenga como fin favorecer la unidad de los cristianos. Es como si nosotros
debiéramos volver siempre a reunirnos en el Cenaculo del Jueves Santo, aunque nuestra presencia comun en este lugar, aguarda
todavia su perfecto cumplimiento, hasta que, superados los obstaculos para la perfecta comunion eclesial, todos los cristianos se

reinan en la Gnica celebracién de la Eucaristia. 4

24. Es motivo de alegria constatar como tantos encuentros ecuménicos incluyen casi siempre la oracidn y, mas adn, culminan con
ella. La Semana de Oracion por la unidad de los cristianos, que se celebra en el mes de enero, o en torno a Pentecostés en algunos
paises, se ha convertido en una tradicion difundida y consolidada. Pero ademas de ella, son muchas las ocasiones que durante el
ano llevan a los cristianos a rezar juntos. En este contexto, deseo evocar la experiencia particular de las peregrinaciones del Papa
por las Iglesias, en los diferentes continentes y en los varios paises de la oikoumene contemporanea. Soy bien consciente de que
el Concilio Vaticano Il orientd al Papa hacia este particular ejercicio de su ministerio apostélico. Se puede decir aiin mas. El
Concilio hizo de este peregrinar del Papa una clara necesidad, en cumplimiento del papel del Obispo de Roma al servicio de la
comunién. 22 Estas visitas casi siempre han incluido un encuentro ecuménico y la oracién en comiin de los hermanos que buscan
la unidad en Cristo y en su Iglesia. Recuerdo con una emocion muy especial la oracion con el Primado de la Comunién anglicana
en la catedral de Canterbury, el 29 de mayo de 1982, cuando en aquel admirable templo veia un « elocuente testimonio, al mismo
tiempo, de nuestros largos afios de herencia comin y de los tristes afios de division que vinieron a continuacion »28 tampoco
puedo olvidar las realizadas en los Paises escandinavos y nordicos (1-10 de junio de 1989), en América, Africa, o aquélla en la sede
del Consejo Ecumeénico de las Iglesias (12 de junio de 1984), organismo que tiene como objetivo llamar a las Iglesias y a las
Comunidades eclesiales que forman parte « a la meta de la comunion visible en una sola fe y en una sola comunidn eucaristica
expresada en el culto y en la vida comiin en Cristo »4ZY ;c6mo podria olvidar mi participacién en la liturgia eucaristica en la iglesia
de san Jorge, en el Patriarcado ecuménico (30 de noviembre de 1979), y la celebracion en la Basilica de san Pedro durante la visita
a Roma de mi venerable Hermano, el Patriarca Dimitrios | (6 de diciembre de 1987)? En aquella circunstancia, junto al altar de la
Confesion, profesamos juntos el Simbolo niceno-constantinopolitano, segin el texto original griego. No se pueden describir con
pocas palabras los aspectos concretos que han caracterizado cada uno de estos encuentros de oracion. Por los
condicionamientos del pasado que, de modo diverso, pesaban sobre cada uno de ellos, todos tienen una propia y singular
elocuencia; todos estan grabados en la memoria de la Iglesia, guiada por el Paraclito en la bisqueda de la unidad de todos los
creyentes en Cristo.

25. No sblo el Papa se ha hecho peregrino. En estos anos muchos dignos representantes de otras Iglesias y Comunidades
eclesiales me han visitado en Roma y he podido rezar con ellos en encuentros plblicos y privados. Ya he mencionado la presencia
del Patriarca ecuménico Dimitrios I. Quisiera ahora recordar también el encuentro de oracién con los Arzobispos luteranos,
primados de Suecia y Finlandia, en la misma Basilica de san Pedro, para la celebracion de Visperas, con ocasion del VI centenario
de la canonizacion de santa Brigida (5 de octubre de 1991). Se trata de un ejemplo, porque la Iglesia es consciente de que el deber
de orar por la unidad es propio de su vida. No hay un acontecimiento importante y significativo que no se beneficie con la
presencia reciprocay la oracion de los cristianos. Me es imposible enumerar todos estos encuentros, aunque cada uno merezca
ser nombrado. Verdaderamente el Senor nos lleva de la mano y nos guia. Estos intercambios, estas oraciones han escrito ya
paginas y paginas de nuestro « Libro de la unidad », « Libro » que debemos siempre hojear y releer para hallar inspiracion y
esperanza.

26. La oracion, la comunidad de oracion, nos permite reencontrar siempre la verdad evangélica de las palabras « uno solo es
vuestro Padre » (Mt 23, 9), aquel Padre, Abb3, al cual Cristo mismo se dirige, El que es Hijo unigénito de la misma sustancia. Y
ademas: « Uno solo es vuestro Maestro; y vosotros sois todos hermanos » (Mt 23, 8). La oracidon « ecuménica » manifiesta esta
dimension fundamental de fraternidad en Cristo, que murid para unir a los hijos de Dios dispersos, para que nosotros, llegando a
ser hijos en el Hijo (cf. Ef1, 5), reflejasemos mas plenamente la inescrutable realidad de la paternidad de Dios y, al mismo tiempo,
la verdad sobre la humanidad propia de cada uno y de todos.

La oracidn « ecumeénica », la oracion de los hermanos y hermanas, expresa todo esto. Ellos, precisamente por estar divididos entre
si, con mayor esperanza se unen en Cristo, confiandole el futuro de su unidad y de su comunién. A esta situacion se podria aplicar
una vez mas felizmente la ensenanza del Concilio: « El Senor Jesis, cuando pide al Padre 'que todos sean uno 1 como nosotros
también somos uno' (Jn 17, 21-22), ofreciendo perspectivas inaccesibles a la razon humana, sugiere cierta semejanza entre la
unién de las personas divinas y la unién de los hijos de Dios en la verdad y el amor »48

La conversion del corazén, condicion esencial de toda auténtica bisqueda de la unidad, brota de la oracion y ésta la lleva hacia su
cumplimiento: « Los deseos de unidad brotan y maduran como fruto de la renovacion de la mente, de la negacion de si mismo y de
una efusion libérrima de la caridad. Por ello, debemos implorar del Espiritu divino la gracia de una sincera abnegacion, humildad y
mansedumbre en el servicio a los demés y espiritu de generosidad fraterna hacia ellos » 42

27. Orar por la unidad no esta sin embargo reservado a quien vive en un contexto de division entre los cristianos. En el dialogo
intimo y personal que cada uno de nosotros debe tener con el Senor en la oracion, no puede excluirse la preocupacion por la
unidad. En efecto, sdlo de este modo ésta formara parte plenamente de la realidad de nuestra vida y de los compromisos que
hayamos asumido en la Iglesia. Para poner de relieve esta exigencia he querido proponer a los fieles de la Iglesia catdlica un



modelo que me parece ejemplar, el de una religiosa trapense, Maria Gabriela de la Unidad, que proclamé beata el 25 de enero de
1983. 29 Sor Maria Gabriela, llamada por su vocacién a vivir alejada del mundo, dedicé su existencia a la meditacién y a la oracién
centrada en el capitulo 17 del Evangelio de san Juan y la ofrecio por la unidad de los cristianos. Este es el soporte de toda oracion:
la entrega total y sin reservas de la propia vida al Padre, por medio del Hijo, en el Espiritu Santo. El ejemplo de sor Maria Gabriela
nos ensena, nos hace comprender como no existen tiempos, situaciones o lugares particulares para rezar por la unidad. La
oracion de Cristo al Padre es modelo para todos, siempre y en todo lugar.

Dialogo ecuménico

28.Sila oracion es el « alma » de la renovaciéon ecuménica y de la aspiracion a la unidad; sobre ella se fundamentay en ella
encuentra su fuerza todo lo que el Concilio define como «dialogo ». Esta definicion no esta ciertamente lejos del pensamiento
personalista actual. La actitud de « dialogo » se sitia en el nivel de la naturaleza de la personay de su dignidad. Desde el punto de
vista filoséfico, esta posicion se relaciona con la verdad cristiana sobre el hombre expresada por el Concilio. En efecto, el hombre
«es la Gnica criatura en la tierra a la que Dios ha amado por si misma »; por tanto « no puede encontrarse plenamente a st mismo
sino en la entrega sincera de si mismo ».2L El didlogo es paso obligado del camino a recorrer hacia la autorrealizacién del hombre,
tanto del individuo como también de cada comunidad humana. Si bien del concepto de « diadlogo » parece emerger en primer
plano el momento cognoscitivo (dia-logos), cada dialogo encierra una dimension global, existencial. Abarca al sujeto humano
totalmente; el didlogo entre las comunidades compromete de modo particular la subjetividad de cada una de ellas.

Esta verdad sobre el dialogo, expresada tan profundamente por el Papa Pablo VI en la Enciclica Ecclesiam suam, 52 fye también
asumida por la doctrina y la actividad ecuménica del Concilio. El didlogo no es sélo un intercambio de ideas. Siempre es de todos

modos un « intercambio de dones »23

29. Por este motivo, el Decreto conciliar sobre el ecumenismo pone también en primer plano « todos los esfuerzos para eliminar
palabras, juicios y acciones que no respondan, segin la justicia y la verdad, a la condicion de los hermanos separados, y que por lo
mismo hagan mas dificiles las relaciones mutuas con ellos »24 Este Documento afronta la cuestién desde el punto de vista de la
Iglesia catolica y se refiere al criterio que ella debe aplicar en relacion con los demas cristianos. Sin embargo, en todo esto hay una
exigencia de reciprocidad. Seguir este criterio es un compromiso indispensable de cada una de las partes que quieren dialogar y
es condicion previa para comenzarlo. Es necesario pasar de una situacion de antagonismo y de conflicto a un nivel en el que unoy
otro se reconocen reciprocamente como asociados. Cuando se empieza a dialogar, cada una de las partes debe presuponer una
voluntad de reconciliacién en su interlocutor, de unidad en la verdad. Para realizar todo esto, deben evitarse las manifestaciones
de reciproca oposicion. Sélo asi el didlogo ayudara a superar la division y podra acercar a la unidad.

30. Se puede afirmar, con viva gratitud hacia el Espiritu de verdad, que el Concilio Vaticano Il fue un tiempo providencial durante el
cual se realizaron las condiciones fundamentales para la participacion de la Iglesia catélica en el didlogo ecuménico. Por otra
parte, la presencia de numerosos observadores de varias Iglesias y Comunidades eclesiales, su profunda implicacion en el
acontecimiento conciliar, los numerosos encuentros y las oraciones en comin que el Concilio ha hecho posibles, han contribuido
a que se dieran las condiciones para el dialogo. Durante el Concilio, los representantes de las Iglesias y Comunidades cristianas
experimentaron la disposicion para el didlogo del episcopado catélico del mundo entero y, en particular, de la Sede Apostdlica.

Estructuras locales de dialogo

31. El didlogo ecuménico, tal y como se ha manifestado desde los dias del Concilio, lejos de ser una prerrogativa de la Sede
Apostolica, atane también a las Iglesias locales o particulares. Las Conferencias episcopales y los Sinodos de las Iglesias
orientales catodlicas han instituido comisiones especiales para la promocion del espiritu y de la accion ecuménicos. Oportunas
estructuras analogas trabajan a nivel diocesano. Estas iniciativas manifiestan el deber concreto y general de la Iglesia catoélica de
aplicar las orientaciones conciliares sobre ecumenismo: este es un aspecto esencial del movimiento ecumeénico. 22 No sélo se ha
emprendido el dialogo, sino que se ha convertido en una necesidad declarada, una de las prioridades de la Iglesia; en
consecuencia, se ha perfilado la « técnica » para dialogar, favoreciendo al mismo tiempo el crecimiento del espiritu de dialogo. En
este contexto se quiere ante todo considerar el dialogo entre cristianos de las diferentes Iglesias o Comunidades, « entablado
entre expertos adecuadamente formados, en el que cada uno explica con mayor profundidad la doctrina de su Comuniony
presenta con claridad sus caracteristicas »28 Sin embargo, conviene que cada cristiano conozca el método adecuado al didlogo.

32. Como afirma la Declaracion conciliar sobre la libertad religiosa, « la verdad debe buscarse de un modo adecuado a la dignidad
de la persona humanay a su naturaleza social, es decir, mediante la investigacion libre, con la ayuda del magisterio o ensenanza,
de la comunicacién y del didlogo, en los que unos exponen a los otros la verdad que han encontrado o piensan haber encontrado,
para ayudarse mutuamente en la basqueda de la verdad; una vez conocida la verdad, hay que adherirse a ella firmemente con el
asentimiento personal »2Z

El dialogo ecuménico tiene una importancia esencial. « Pues, por medio de este dialogo, todos adquieren un conocimiento mas
auténtico y una estima mas justa de la doctrina 'y de la vida de cada Comunion; ademas, también las Comuniones consiguen una
mayor colaboracion en aquellas obligaciones en pro del bien comin exigidas por toda conciencia cristiana, y se reinen, en cuanto
es posible, en la oracion unanime. Finalmente, todos examinan su fidelidad a la voluntad de Cristo sobre la Iglesia y emprenden


https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html

valientemente, como conviene, la obra de renovacion y de reforma »28

Dialogo como examen de conciencia

33. Enlaintencion del Concilio, el didlogo ecumeénico tiene el caracter de una blisqueda comin de la verdad, particularmente
sobre la Iglesia. En efecto, la verdad forma las conciencias y orienta su actuacion en favor de la unidad. Al mismo tiempo, exige
que la conciencia de los cristianos, hermanos divididos entre si, y sus obras se conformen a la oracion de Cristo por la unidad.
Existe una correlacion entre oracion y dialogo. Una oracion mas profunda y consciente hace el dialogo mas rico en frutos. Si por
una parte la oracion es la condicion para el dialogo, por otra llega a ser, de forma cada vez mas madura, su fruto.

34. Gracias al dialogo ecuménico podemos hablar de mayor madurez de nuestra oracion comun. Esto es posible en cuanto el
diadlogo cumple también y al mismo tiempo la funcién de un examen de conciencia. ; Como no recordar en este contexto las
palabras de la Primera Carta de Juan? « Si decimos: 'No tenemos pecado’, nos enganamos y la verdad no esta en nosotros. Si
reconocemos nuestros pecados, fiel y justo es él 2 para perdonarnos los pecados y purificarnos de toda injusticia » (1, 8-9). Juan
nos lleva alin mas alla cuando afirma: « Si decimos: 'No hemos pecado’, le hacemos mentiroso y su Palabra no esta en nosotros »
(1, 10). Una exhortacién que reconoce tan radicalmente nuestra condicién de pecadores debe ser también una caracteristica del
espiritu con que se afronta el didlogo ecuménico. Si éste no llegara a ser un examen de conciencia, como un « didlogo de las
conciencias », ¢ podriamos contar con la certeza que la misma Carta nos transmite? « Hijos mios, os escribo esto para que no
pequéis. Pero si alguno peca, tenemos a uno que abogue ante el Padre: a Jesucristo, el Justo. El es victima de propiciacion por
nuestros pecados, no sdlo por los nuestros, sino también por los del mundo entero » (2, 1-2). El sacrificio salvifico de Cristo se
ofrece por todos los pecados del mundo, y por tanto también los cometidos contra la unidad de la Iglesia: los pecados de los
cristianos, tanto de los pastores como de los fieles. Incluso después de tantos pecados que han contribuido a las divisiones
historicas, es posible la unidad de los cristianos, si somos conscientes humildemente de haber pecado contra la unidad y estamos
convencidos de la necesidad de nuestra conversion. No solo se deben perdonar y superar los pecados personales, sino también
los sociales, es decir, las « estructuras » mismas del pecado que han contribuido y pueden contribuir a la division y a su
consolidacion.

35. Una vez mas el Concilio Vaticano Il nos ayuda. Se puede decir que todo el Decreto sobre el ecumenismo esta lleno del espiritu
de conversion. 22 El didlogo ecuménico presenta en este documento un caracter propio; se transforma en « didlogo de la
conversion », y por tanto, segiin la expresion de Pablo VI, en auténtico « dialogo de salvacion ».82 El didlogo no puede desarrollarse
siguiendo una trayectoria exclusivamente horizontal, limitandose al encuentro, al intercambio de puntos de vista, o incluso de
dones propios de cada Comunidad. Tiende también y sobre todo a una dimension vertical que lo orienta hacia Aquél, Redentor del
mundo y Senor de la historia, que es nuestra reconciliacion. La dimension vertical del dialogo esta en el comun y reciproco
reconocimiento de nuestra condicion de hombres y mujeres que han pecado. Precisamente esto abre en los hermanos que viven
en comunidades que no estan en plena comunion entre ellas, un espacio interior en donde Cristo, fuente de unidad de la Iglesia,
puede obrar eficazmente, con toda la potencia de su Espiritu Paraclito.

Dialogo para resolver las divergencias

36. El didlogo es también un instrumento natural para confrontar diversos puntos de vista y sobre todo examinar las divergencias
que obstaculizan la plena comunion de los cristianos entre si. El Decreto sobre el ecumenismo describe, en primer lugar, las
disposiciones morales con las que se deben afrontar las conversaciones doctrinales: « Los tedlogos catélicos, afianzados en la
doctrina de la Iglesia, deben seguir adelante en el dialogo ecuménico con amor a la verdad, caridad y humildad, investigando

juntamente con los hermanos separados sobre los misterios divinos »8%

El amor a la verdad es la dimension mas profunda de una auténtica basqueda de la plena comunion entre los cristianos. Sin este
amor seria imposible afrontar las objetivas dificultades teologicas, culturales, psicologicas y sociales que se encuentran al
examinar las divergencias. A esta dimension interior y personal esta inseparablemente unido el espiritu de caridad y humildad.
Caridad hacia el interlocutor, humildad hacia la verdad que se descubre y que podria exigir revisiones de afirmaciones y actitudes.

En relacion al estudio de las divergencias, el Concilio pide que se presente toda la doctrina con claridad. Al mismo tiempo, exige
que el modo y el método de enunciar la fe catélica no sea un obstaculo para el didlogo con los hermanos. 82 Ciertamente es
posible testimoniar la propia fe y explicar la doctrina de un modo correcto, leal y comprensible, y tener presente
contemporaneamente tanto las categorias mentales como la experiencia historica concreta del otro.

Obviamente, la plena comunion debera realizarse en la aceptacion de toda la verdad, en la que el Espiritu Santo introduce a los
discipulos de Cristo. Por tanto debe evitarse absolutamente toda forma de reduccionismo o de facil « estar de acuerdo ». Las
cuestiones serias deben resolverse, porque de lo contrario resurgirian en otros momentos, con idéntica configuracion o bajo otro
aspecto.

37. El Decreto Unitatis redintegratio senala también un criterio a seguir cuando los catélicos tienen que presentar o confrontar las

doctrinas: « Han de recordar que existe un orden o 'jerarquia’ de las verdades de la doctrina catdlica, puesto que es diversa su
conexion con el fundamento de la fe cristiana. Asi se preparara el camino por el cual todos, por esta emulacion fraterna, se
estimularan a un conocimiento mas profundo y a una exposicién mas clara de las riquezas insondables de Cristo ».83


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html

38. En el dialogo nos encontramos inevitablemente con el problema de las diferentes formulaciones con las que se expresa la
doctrina en las distintas Iglesias y Comunidades eclesiales, lo cual tiene mas de una consecuencia para la actividad ecuménica.

En primer lugar, ante formulaciones doctrinales que se diferencian de las habituales de la comunidad a la que se pertenece,
conviene ante todo aclarar si las palabras no sobrentienden un contenido idéntico, como, por ejemplo, se ha constatado en
recientes declaraciones comunes firmadas por mis Predecesores y por mi junto con los Patriarcas de Iglesias con las que desde
siglos existia un contencioso cristologico. En relacion a la formulacion de las verdades reveladas, la Declaracion Mysterium
Ecclesiae afirma: « Si bien las verdades que la Iglesia quiere ensenar de manera efectiva con sus formulas dogmaticas se
distinguen del pensamiento mutable de una época y pueden expresarse al margen de estos pensamientos, sin embargo, puede
darse el caso de que tales verdades pueden ser enunciadas por el sagrado Magisterio con palabras que sean evocacion del
mismo pensamiento. Teniendo todo esto presente hay que decir que las formulas dogmaticas del Magisterio de la Iglesia han sido
aptas desde el principio para comunicar la verdad revelada y que, permaneciendo las mismas, lo seran siempre para quienes las
interpretan rectamente » 82 A este respecto, el didlogo ecuménico, que anima a las partes implicadas a interrogarse,
comprenderse y explicarse reciprocamente, permite descubrimientos inesperados. Las polémicas y controversias intolerantes
han transformado en afirmaciones incompatibles lo que de hecho era el resultado de dos intentos de escrutar la misma realidad,
aunque desde dos perspectivas diversas. Es necesario hoy encontrar la formula que, expresando la realidad en su integridad,
permita superar lecturas parciales y eliminar falsas interpretaciones.

Una de las ventajas del ecumenismo es que ayuda a las Comunidades cristianas a descubrir la insondable riqueza de la verdad.
También en este contexto, todo lo que el Espiritu realiza en los « otros » puede contribuir a la edificacién de cada comunidad &2y
en cierto modo a instruirla sobre el misterio de Cristo. El ecumenismo auténtico es una gracia de cara a la verdad.

39. Finalmente, el didlogo pone a los interlocutores frente a las verdaderas y propias divergencias que afectan a la fe. Estas
divergencias deben sobre todo ser afrontadas con espiritu sincero de caridad fraterna, de respeto de las exigencias de la propia
concienciay la del préjimo, con profunda humildad y amor a la verdad. La confrontacion en esta materia tiene dos puntos de
referencia esenciales: la Sagrada Escritura y la gran Tradicion de la Iglesia. Para los catoélicos es una ayuda el Magisterio siempre
vivo de la Iglesia.

La colaboracion practica

40. Las relaciones entre los cristianos no tienden so6lo al mero conocimiento reciproco, a la oracion en comin y al dialogo. Prevén
y exigen desde ahora cualquier posible colaboracion practica en los diversos ambitos: pastoral, cultural, social, e incluso en el
testimonio del mensaje del Evangelio. £&

« La cooperacion de todos los cristianos expresa vivamente aquella conjuncion por la cual estan ya unidos entre siy presenta bajo
una luz mas plena el rostro de Cristo siervo ».87 Una cooperacién asi fundada sobre la fe comiin, no sélo es rica por la comunién
fraterna, sino que es una epifania de Cristo mismo.

Ademas, la cooperacion ecumeénica es una verdadera escuela de ecumenismo, es un camino dinamico hacia la unidad. La unidad
de accion lleva a la plena unidad de fe: « Con esta cooperacion, todos los que creen en Cristo aprenderan facilmente como pueden

conocerse mejor los unos a los otros, apreciarse mas y allanar el camino de la unidad de los cristianos ».£8

A los ojos del mundo la cooperacion entre los cristianos asume las dimensiones del coman testimonio cristiano y llega a ser
instrumento de evangelizacion en beneficio de unos y otros.

Il
FRUTOS DEL DIALOGO

La fraternidad reencontrada

41. Cuanto he dicho anteriormente en relacion al dialogo ecuménico desde la clausura del Concilio en adelante, lleva a dar gracias
al Espiritu de la verdad prometido por Cristo Senor a los Apostoles y a la Iglesia (cf. Jn 14, 26). Es la primera vez en la historia que la
accion en favor de la unidad de los cristianos ha adquirido proporciones tan grandes y se ha extendido a un ambito tan amplio.
Esto es ya un doninmenso que Dios ha concedido y que merece toda nuestra gratitud. De la plenitud de Cristo recibimos « gracia
por gracia» (Jn 1,16). Reconocer lo que Dios ya ha concedido es condicién que nos predispone a recibir aquellos dones alin
indispensables para llevar a término la obra ecuménica de la unidad.

Una vision de conjunto de los Gltimos treinta anos ayuda a comprender mejor muchos de los frutos de esta conversion coman al
Evangelio de la que el Espiritu de Dios ha hecho instrumento al movimiento ecuménico.

42. Sucede por ejemplo que —en el mismo espiritu del Sermon de la Montana— los cristianos pertenecientes a una confesion ya
no consideran a los demas cristianos como enemigos o extranjeros, sino que ven en ellos a hermanos y hermanas. Por otra parte,
hoy se tiende a sustituir incluso el uso de la expresion hermanos separados por términos mas adecuados para evocar la


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19730705_mysterium-ecclesiae_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19730705_mysterium-ecclesiae_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19730705_mysterium-ecclesiae_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19730705_mysterium-ecclesiae_sp.html

profundidad de la comunion —ligada al caracter bautismal— que el Espiritu alimenta a pesar de las roturas histéricas y canonicas.
Se habla de « otros cristianos », de « otros bautizados », de « cristianos de otras Comunidades ». El Directorio para la aplicacion de
los principios y de las normas acerca del ecumenismo llama a las Comunidades a las que pertenecen estos cristianos como «
Iglesias 0 Comunidades eclesiales que no estan en plena comunién con la Iglesia catélica ».82 Esta ampliacién de la terminologia
traduce una notable evolucion de la mentalidad. La conciencia de la comin pertenencia a Cristo se profundiza. Lo he podido
constatar personalmente muchas veces, durante las celebraciones ecuménicas que constituyen uno de los eventos importantes
de mis viajes apostolicos por las diversas partes del mundo, o en los encuentros y celebraciones ecuménicas realizados en Roma.
La « fraternidad universal » de los cristianos se ha convertido en una firme conviccion ecuménica. Relegando al olvido las
excomuniones del pasado, las Comunidades que en un tiempo fueron rivales hoy en muchos casos se ayudan mutuamente; a
veces se prestan los edificios de culto, se ofrecen becas de estudio para la formacion de los ministros de las Comunidades
carentes de medios, se interviene ante las autoridades civiles para defender a otros cristianos injustamente acusados, se
demuestra la falta de fundamento de las calumnias que padecen ciertos grupos.

En una palabra, los cristianos se han convertido a una caridad fraterna que abarca a todos los discipulos de Cristo. Si sucede que,
como consecuencia de agitaciones politicas violentas, surge en situaciones concretas una cierta agresividad o un espiritu de
revancha, las autoridades de las partes en conflicto se afanan generalmente por hacer prevalecer la « Ley nueva » del espiritu de
caridad. Desgraciadamente, este espiritu no ha podido transformar todas las situaciones de conflicto cruento. El compromiso
ecumenico en estas circunstancias exige no raramente de quien lo vive opciones de auténtico heroismo.

Es preciso afirmar a este respecto que el reconocimiento de la fraternidad no es la consecuencia de un filantropismo liberal o de
un vago espiritu de familia. Tiene su raiz en el reconocimiento del Gnico Bautismo y en la consiguiente exigencia de que Dios sea
glorificado en su obra. El Directorio para la aplicacion de los principios y de las normas acerca del ecumenismo alienta a un
reconocimiento reciproco y oficial de los Bautismos. Z2 Esto es mucho méas que un mero acto de cortesia ecuménica, y constituye
una afirmacion eclesiologica importante.

Es oportuno recordar que el caracter fundamental del Bautismo en la obra de la edificacion de la Iglesia se ha puesto de relieve

claramente también gracias al didlogo multilateral. 2

La solidaridad al servicio de la humanidad

43. Sucede cada vez mas que los responsables de las Comunidades cristianas adoptan conjuntamente posiciones, en nombre de
Cristo, sobre problemas importantes que afectan a la vocacion humana, la libertad, la justicia, la paz y el futuro del mundo.
Obrando asi « comulgan » con uno de los elementos constitutivos de la misién cristiana: recordar a la sociedad, de un modo
realista, la voluntad de Dios, haciendo ver a las autoridades y a los ciudadanos el peligro de seguir caminos que llevarian a la
violacion de los derechos humanos. Es claro, y la experiencia lo demuestra, que en algunas circunstancias la voz comin de los
cristianos tiene mas impacto que una voz aislada.

Los responsables de las Comunidades no son sin embargo los Gnicos que se unen en este compromiso por la unidad. Numerosos
cristianos de todas las Comunidades, movidos por su fe, participan juntos en proyectos audaces que pretenden cambiar el mundo
para que triunfe el respeto de los derechos y de las necesidades de todos, especialmente de los pobres, los marginados y los
indefensos. En la Carta enciclica Sollicitudo rei socialis he constatado con alegria esta colaboracion, senalando que la Iglesia

catélica no puede soslayarla. 72 En efecto, los cristianos que tiempo atras actuaban de modo independiente, ahora estan
comprometidos juntos al servicio de esta causa para que la benevolencia de Dios pueda triunfar.

La légica es la del Evangelio. Por ello, reafirmando lo que escribi en mi primera Carta enciclica Redemptor hominis, he tenido

oportunidad « de insistir sobre este punto y de estimular todo esfuerzo realizado en esta direccion, a todos los niveles en los que
nos encontramos con los otros cristianos hermanos nuestros » 23 y he dado gracias a Dios por « lo que ha realizado en las otras
Iglesias y Comunidades eclesiales y por medio de ellas », como también por medio de la Iglesia catélica. 74 Hoy constato con
satisfaccion que la ya vasta red de colaboracion ecuménica se extiende cada vez mas. También se realiza una gran tarea en este
campo gracias al Consejo Ecuménico de las Iglesias.

Convergencias en la palabra de Dios y en el culto divino

44, Los progresos de la conversion ecuménica son también significativos en otro sector, el relativo a la palabra de Dios. Pienso
ante todo en un hecho tan importante para diversos grupos linglisticos como son las traducciones ecuménicas de la Biblia.
Después de la promulgacion, por parte del Concilio Vaticano Il, de la Constitucion Dei Verbum, la Iglesia catélica acogié con alegria
dicha iniciativa. Z2 Estas traducciones, obra de especialistas, ofrecen generalmente una base segura para la oracion y la actividad
pastoral de todos los discipulos de Cristo. Quien recuerda todo lo que influyeron las disputas en torno a la Escritura en las
divisiones, especialmente en Occidente, puede comprender el notable paso que representan estas traducciones comunes.

45, A larenovacion litargica realizada por la Iglesia catolica, corresponde en diversas Comunidades eclesiales la iniciativa de
renovar sus cultos. Algunas de ellas, a partir de los deseos expresados a nivel ecuménico, Z8 han abandonado la costumbre de
celebrar su liturgia de la Cena s6lo en contadas ocasiones y han optado por una celebracion dominical. Por otra parte,
comparando los ciclos de las lecturas litirgicas de distintas Comunidades cristianas occidentales, se constata que convergen en


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html

lo esencial. Siempre a nivel ecuménico, ZZ se ha dado un relieve muy especial a la liturgia y a los signos litirgicos (imagenes,
iconos, ornamentos, luces, incienso, gestos). Ademas, en los institutos de teologia donde se forman los futuros ministros el
estudio de la historia y del significado de la liturgia comienza a formar parte de los programas, como una necesidad que se esta
descubriendo.

Se trata de signos convergentes en varios aspectos de la vida sacramental. Ciertamente, a causa de las divergencias relativas a la
fe, no es posible todavia concelebrar la misma liturgia eucaristica. Y sin embargo, tenemos el ardiente deseo de celebrar juntos la
Unica Eucaristia del Senor, y este deseo es ya una alabanza comin, una misma imploracion. Juntos nos dirigimos al Padre y lo
hacemos cada vez mas « con un mismo corazon ». En ocasiones, el poder consumar esta comunion « real aunque todavia no plena
» parece estar mas cerca. ¢ Quién hubiera podido pensarlo hace un siglo?

46. En este contexto, es motivo de alegria recordar que los ministros catélicos pueden, en determinados casos particulares,
administrar los sacramentos de la Eucaristia, la Penitencia y la Uncion de enfermos a otros cristianos que no estan en comunion
plena con la Iglesia catdlica, pero que desean vivamente recibirlos, los piden libremente y manifiestan la fe que la Iglesia catolica
confiesa en estos sacramentos. Reciprocamente, en determinados casos y por circunstancias particulares, también los catélicos
pueden solicitar estos mismos sacramentos a los ministros de aquellas Iglesias en que sean validos. Las condiciones para esta
acogida reciproca estan fijadas en normas cuya observancia es necesaria para la promocién ecuménica. 8

Apreciar los bienes presentes en los otros cristianos

47. El didlogo no se desarrolla solo en relacion a la doctrina, sino que abarca toda la persona: es también un didlogo de amor. El
Concilio afirmo: « Es necesario que los catélicos reconozcan con gozo y aprecien los bienes verdaderamente cristianos,
procedentes del patrimonio comn, que se encuentran en nuestros hermanos separados. Es justo y saludable reconocer las
riquezas de Cristo y las obras de virtud en la vida de otros que dan testimonio de Cristo, a veces hasta el derramamiento de la

sangre: Dios es siempre admirable y digno de admiracién en sus obras » 72

48. Las relaciones que los miembros de la Iglesia catdlica han establecido con los demas cristianos a partir del Concilio, han
hecho descubrir lo que Dios realiza en quienes pertenecen a las otras Iglesias y Comunidades eclesiales. Este contacto directo, a
varios niveles, entre los pastores y entre miembros de las Comunidades nos ha hecho tomar conciencia del testimonio que los
otros cristianos ofrecen a Dios y a Cristo. Se ha abierto asi un espacio amplisimo para toda la experiencia ecuménica, que es al
mismo tiempo el reto de nuestra época. i No es acaso el siglo veinte un tiempo de gran testimonio, que llega « hasta el
derramamiento de la sangre? »  No mira también este testimonio a las distintas Iglesias y Comunidades eclesiales, que toman su
nombre de Cristo, crucificado y resucitado?

Este comiin testimonio de santidad, como fidelidad al Gnico Senor, es un potencial ecuménico extraordinariamente rico de gracia.
El Concilio Vaticano Il senald que los bienes presentes en los otros cristianos pueden contribuir a la edificacion de los catolicos: «
No hay que olvidar tampoco que todo lo que la gracia del Espiritu Santo obra en los hermanos separados puede contribuir
también a nuestra edificacion. Todo lo que es verdaderamente cristiano no se opone nunca a los bienes auténticos de la fe: es
mas, siempre puede conseguir que se alcance de modo mas perfecto el misterio de Cristo y de la Iglesia ».89 El dialogo
ecumeénico, como verdadero dialogo de salvacion, no dejara de animar este proceso, bien encaminado ya en si mismo a avanzar
hacia la verdadera y plena comunion.

Crecimiento de la comunion

49. El crecimiento de la comunién es un fruto precioso de las relaciones entre los cristianos y del diadlogo teologico que
mantienen. Lo uno y lo otro han hecho a los cristianos conscientes de los elementos de fe que tienen en comun. Esto ha servido
para consolidar posteriormente su compromiso hacia la plena unidad. En ello el Concilio Vaticano Il aparece como potente foco de
promocion y orientacion.

La Constitucion dogmatica Lumen gentium relaciona la doctrina sobre la Iglesia catdlica con el reconocimiento de los elementos
salvificos que se encuentran en las otras Iglesias y Comunidades eclesiales. 8L No se trata de una toma de conciencia de
elementos estaticos, presentes pasivamente en esas Iglesias o Comunidades. Como bienes de la Iglesia de Cristo, por su
naturaleza, tienden hacia el restablecimiento de la unidad. De esto se deriva que la blsqueda de la unidad de los cristianos no es
un hecho facultativo o de oportunidad, sino una exigencia que nace de la misma naturaleza de la comunidad cristiana.

Igualmente, los didlogos teoldgicos bilaterales con las mayores Comunidades cristianas parten del reconocimiento del grado de
comunioén ya presente para discutir después, de modo progresivo, las divergencias existentes con cada una. El Senor ha
concedido a los cristianos de nuestro tiempo ir superando las discusiones tradicionales.

El dialogo con las Iglesias de Oriente

50. A este respecto, se debe ante todo constatar, con gratitud particular a la Providencia divina, que la relacion con las Iglesias de
Oriente, debilitada durante siglos, se ha afianzado con el Concilio Vaticano Il. Los observadores de estas Iglesias presentes en el
Concilio, junto con los representantes de las Iglesias y Comunidades eclesiales de Occidente, manifestaron piblicamente, en un
momento tan solemne para la Iglesia catdlica, la voluntad comian de buscar la comunion.


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html

El Concilio, por su parte, considerd con objetividad y con profundo afecto a las Iglesias de Oriente, poniendo de relieve su
eclesialidad y los vinculos objetivos de comunion que las unen con la Iglesia catélica. El Decreto sobre el ecumenismo afirma: «
Por la celebracion de la Eucaristia del Senor en cada una de estas Iglesias, se edifica y crece la Iglesia de Dios », anadiendo que
estas Iglesias « aunque separadas, tienen verdaderos sacramentos, y sobre todo, en virtud de la sucesion apostdlica, el

Sacerdocio y la Eucaristia, con los que se unen alin con nosotros con vinculos estrechisimos »82

De las Iglesias de Oriente se reconoce su gran tradicion litlrgica y espiritual, el caracter especifico de su desarrollo historico, las
disciplinas observadas por ellas desde los primeros tiempos y sancionadas por los Santos Padres y por los Concilios ecuménicos,
su modo propio de enunciar la doctrina. Todo esto con la conviccion de que la legitima diversidad no se opone de ninglin modo a
la unidad de la Iglesia, sino que por el contrario aumenta su honor y contribuye no poco al cumplimiento de su mision.

El Concilio Ecuménico Vaticano Il quiere fundamentar el dialogo sobre la comunién existente y llama la atencion precisamente
sobre larica realidad de las Iglesias de Oriente: « Por ello, el sacrosanto Sinodo exhorta a todos, pero principalmente a aquellos
que desean trabajar por la instauracion de la deseada comunion plena entre las Iglesias orientales y la Iglesia catdlica, a que
tengan la debida consideracion de esta peculiar condicion de las Iglesias que nacen y crecen en Oriente y de laindole de las
relaciones existentes entre éstas y la Sede de Roma antes de la separacion, y a que se formen una recta opinion sobre todas

estas cosas »83

51. Esta orientacion conciliar ha sido fecunda tanto por las relaciones de fraternidad, que se hanido desarrollando a través del
dialogo de caridad, como por la discusién doctrinal en el ambito de la Comisién mixta para el dialogo teologico entre la Iglesia
catélicay la Iglesia ortodoxa en su conjunto. Igualmente han sido muy fructiferas las relaciones con las antiguas Iglesias de
Oriente.

Ha sido un proceso lento y laborioso, pero fuente de mucha alegria; ha sido también alentador porque ha permitido reencontrar
progresivamente la fraternidad.

Reanudacion de contactos

52.Enrelacion a la Iglesia de Roma y al Patriarcado ecuménico de Constantinopla, el proceso al que acabamos de hacer alusion
se inicio gracias a la apertura reciproca mostrada por los Papas Juan XXIIl y Pablo VI, y también por el Patriarca ecuménico
Atenagoras | y sus sucesores. El cambio producido tiene su expresion historica en el acto eclesial por medio del cual « se ha
borrado de la memoriay del interior de las Iglesias » 84 o| recuerdo de las excomuniones que, novecientos afios antes, en 1054, se
convirtieron en simbolo del cisma entre Roma y Constantinopla. Aquel acontecimiento eclesial, tan denso de contenido
ecumeénico, tuvo lugar en los Gltimos dias del Concilio, el 7 de diciembre de 1965. La asamblea conciliar se concluia asi con un acto
solemne que era al mismo tiempo purificacion de la memoria historica, perdon reciproco y compromiso solidario por la blisqueda
de la comunion.

Este gesto estuvo precedido por el encuentro entre Pablo Vly el Patriarca Atenagoras | en Jerusalén, en enero de 1964, durante la
peregrinacion del Papa a Tierra Santa. En aquella ocasion pudo encontrar también al Patriarca ortodoxo de Jerusalén, Benedictos.
Posteriormente, el Papa Pablo VI visito al Patriarca Atenagoras en El Fanar (Estambul), el 25 de julio de 1967 y, en el mes de
octubre del mismo ano, el Patriarca fue acogido solemnemente en Roma. Estos encuentros de oracion senalaban el camino a
seguir para el acercamiento entre la Iglesia de Oriente y la Iglesia de Occidente, y el restablecimiento de la unidad que existia
entre ellas en el primer milenio.

Después de la muerte del Papa Pablo Vly del breve pontificado del Papa Juan Pablo |, cuando se me confid el ministerio de
Obispo de Roma, consideré que era uno de los deberes primeros de mi ministerio pontificio tener de nuevo un contacto personal
con el Patriarca ecuménico Dimitrios |, que en este tiempo habia asumido la sucesién del Patriarca Atenagoras en la sede de
Constantinopla. Durante mi visita a El Fanar el 29 de noviembre de 1979, el Patriarca y yo decidimos inaugurar el didlogo teolégico
entre la Iglesia catélica y todas las Iglesias ortodoxas en comunién candnica con la sede de Constantinopla. Es importante anadir,
a este propdsito, que estaban ya entonces en curso los preparativos para la convocatoria del futuro Concilio de las Iglesias
ortodoxas. La blisqueda de su armonia es una contribucion a la vida y vitalidad de esas Iglesias hermanas, y esto considerando
también la funcion que estan llamadas a desarrollar en el camino hacia la unidad. El Patriarca ecuménico quiso devolverme la
visita que le habia hecho y, en diciembre de 1987, tuve la alegria de recibirlo en Roma con sincero afecto y con la solemnidad que
le correspondia. En este contexto de fraternidad eclesial se debe recordar la costumbre, establecida ya desde hace varios anos,
de acoger en Roma, para la fiesta de los santos apostoles Pedro y Pablo, una delegacion del Patriarcado ecuménico, asi como de
enviar a El Fanar una delegacion de la Santa Sede para la solemne celebracién de san Andrés.

53. Estos contactos regulares permiten entre otras cosas un intercambio directo de informaciones y pareceres para una
coordinacion fraterna. Por otra parte, nuestra participacion coman en la oracion nos habitla a vivir al lado los unos de los otros,
nos lleva a aceptar juntos, y por tanto a poner en practica, la voluntad del Senor para con su Iglesia.

En el camino que hemos recorrido desde el Concilio Vaticano I, debemos mencionar al menos dos acontecimientos
particularmente elocuentes y de gran importancia ecuménica en las relaciones entre Oriente y Occidente: en primer lugar, el
Jubileo de 1984, convocado para conmemorar el XI centenario de la obra evangelizadora de Cirilo y Metodio, y en el que proclamé



copatronos de Europa a los dos santos apostoles de los Eslavos, mensajeros de fe. Ya el Papa Pablo VI en 1964, durante el
Concilio, habia proclamado patron de Europa a san Benito. Asociar los dos hermanos de Tesalonica al gran fundador del monacato
occidental quiere poner indirectamente de relieve la doble tradicion eclesial y cultural tan significativa para los dos mil anos de
cristianismo que ha caracterizado la historia del continente europeo. No es superfluo recordar que Cirilo y Metodio provenian del
ambito de la Iglesia bizantina de su tiempo, época en la que estaba en comunién con Roma. Al proclamarlos, junto con san Benito,
patronos de Europa queria no sélo ratificar la verdad histérica sobre el cristianismo en el continente europeo, sino también
proporcionar un tema importante al didlogo entre Oriente y Occidente que tantas esperanzas ha suscitado en el posconcilio. En
los santos Metodio y Cirilo, como en san Benito, Europa reencuentra sus raices espirituales. Ahora que llega a término el segundo
milenio del nacimiento de Cristo, se les debe venerar juntos, como patronos de nuestro pasado y como santos a quienes las
Iglesias y las naciones del continente europeo confian su futuro.

54. El otro acontecimiento que me es grato recordar es la celebracion del Milenio del Bautismo de la Rus' (988-1988). La Iglesia
catolica, y de modo particular la Sede Apostdlica, quisieron tomar parte en las celebraciones jubilares y trataron de senalar como
el Bautismo conferido en Kiev a san Vladimiro fue uno de los sucesos centrales para la evangelizacion del mundo. A ello deben su
fe no solo las grandes naciones eslavas del Este europeo, sino también los pueblos que viven mas alla de los montes Urales y
hasta Alaska.

En esta perspectiva encuentra su motivo mas profundo una expresion que he usado otras veces: jla Iglesia debe respirar con sus
dos pulmones! En el primer milenio de la historia del cristianismo se hace referencia sobre todo a la dualidad BizancioRoma;
desde el Bautismo de la Rus' en adelante, esta expresion ensancha sus horizontes: la evangelizacion se ha extendido a un ambito
mucho mas amplio, de modo que aquella expresion se refiere ya a la Iglesia entera. Si se considera ademas que este
acontecimiento salvifico, que tuvo lugar en las orillas del Dniepr, se remonta a una época en la que la Iglesia de Oriente y la de
Occidente no estaban divididas, se comprende claramente como la perspectiva que debe seguirse para buscar la comunion plena
es aquella de la unidad en la legitima diversidad. Es lo que he afirmado con fuerza en la Carta enciclica Slavorum apostoli 82
dedicada a los santos Cirilo y Metodio y en la Carta apostélica Euntes in mundum 8 dirigida a los fieles de la Iglesia catdlica en la
conmemoracion del Milenio del Bautismo de la Rus' de Kiev.

Iglesias hermanas

55. El Decreto conciliar Unitatis redintegratio tiene presente en su horizonte histérico la unidad que, a pesar de todo, se vivio en el

primer milenio y que se configura, en cierto sentido, como modelo. « Es grato para el sagrado Concilio recordar a todos 1 que en
Oriente florecen muchas Iglesias particulares o locales, entre las que ocupan el primer lugar las Iglesias patriarcales, y muchas de
éstas se glorian de tener su origen en los mismos Apdstoles ».87 El camino de la Iglesia se inici6 en Jerusalén el dia de
Pentecostés y todo su desarrollo original en la oikoumene de entonces se concentraba alrededor de Pedro y de los Once (cf. Hch
2,14). Las estructuras de la Iglesia en Oriente y en Occidente se formaban por tanto en relacion con aquel patrimonio apostolico.
Su unidad, en el primer milenio, se mantenia en esas mismas estructuras mediante los Obispos, sucesores de los Apostoles, en
comunién con el Obispo de Roma. Si hoy, al final del segundo milenio, tratamos de restablecer la plena comunion, debemos
referirnos a esta unidad estructurada asi.

El Decreto sobre el ecumenismo senala un posterior aspecto caracteristico, gracias al cual todas las Iglesias particulares
permanecian en la unidad, la « preocupacion y el interés por conservar las relaciones fraternas en comuniéon de fe y caridad que

deben tener vigencia, como entre hermanos, entre las Iglesias locales » 88

56. Después del Concilio Vaticano Il y con referencia a aquella tradicion, se ha restablecido el uso de llamar « Iglesias hermanas » a
las Iglesias particulares o locales congregadas en torno a su Obispo. La supresion ademas de las excomuniones reciprocas,
quitando un doloroso obstaculo de orden candnico y psicologico, ha sido un paso muy significativo en el camino hacia la plena
comunion.

Las estructuras de unidad existentes antes de la division son un patrimonio de experiencia que guia nuestro camino para la plena
comunion. Obviamente, durante el segundo milenio, el Senor no ha dejado de dar a su Iglesia abundante frutos de graciay
crecimiento. Pero por desgracia el progresivo distanciamiento reciproco entre las Iglesias de Occidente y las de Oriente las ha
privado de las riquezas de sus dones y ayudas mutuas. Es necesario hacer con la gracia de Dios un gran esfuerzo para restablecer
entre ellas la plena comunion, fuente de tantos bienes para la Iglesia de Cristo. Este esfuerzo exige toda nuestra buena voluntad,
la oracion humilde y una colaboracion perseverante que no se debe desanimar ante nada. San Pablo nos amonesta: « Ayudaos
mutuamente a llevar vuestras cargas » (Ga 6, 2). [Como se adapta a nosotros y qué actual es la exhortacion del Apostol! El término
tradicional de « Iglesias hermanas » deberia acompanarnos incesantemente en este camino.

57. Como deseaba el Papa Pablo VI, nuestro objetivo es el de reencontrar juntos la plena unidad en la legitima diversidad: « Dios
nos ha concedido recibir en la fe este testimonio de los Apostoles. Por el Bautismo somos uno en Cristo Jesus (cf. Ga 3, 28). En
virtud de la sucesion apostolica, el Sacerdocio y la Eucaristia nos unimos mas intimamente; participando de los dones de Dios a su
Iglesia, estamos en comunion con el Padre, por el Hijo, en el Espiritu Santo 2 En cada Iglesia local se realiza este misterio del amor
divino. ¢ Acaso no es éste el motivo por el que las Iglesias locales gustaban llamarse con la bella expresion tradicional de Iglesias
hermanas? (cf. Decr. Unitatis redintegratio, 14). Esta vida de Iglesias hermanas la vivimos durante siglos, celebrando juntos los



https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880125_euntes-in-mundum-universum.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880125_euntes-in-mundum-universum.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html

Concilios ecuménicos, que defendieron el deposito de la fe de toda alteracion. Ahora, después de un largo periodo de division e
incomprension reciproca, el Senor nos concede redescubrirnos como Iglesias hermanas, a pesar de los obstaculos que en el
pasado se interpusieron entre nosotros ».82 Si hoy, a las puertas del tercer milenio, buscamos el restablecimiento de la plena
comunioén, debemos tender a la realizacion de este objetivo y debemos hacer referencia al mismo.

El contacto con esta gloriosa tradicion es fecundo para la Iglesia. « Las Iglesias de Oriente —afirma el Concilio— poseen desde su
origen un tesoro, del que la Iglesia de Occidente ha tomado muchas cosas en materia litlrgica, en la tradicion espiritual y en el

ordenamiento juridico »22

Forman parte de este « tesoro » también « las riquezas de aquellas tradiciones espirituales que encontraron su expresion
principalmente en el monaquismo. Pues alli, desde los tiempos gloriosos de los Santos Padres, florecio aquella espiritualidad
monastica, que se extendioé luego a Occidente »2L Como he sefialado en la reciente Carta apostélica Orientale lumen, las Iglesias
de Oriente han vivido con gran generosidad el compromiso testimoniado por la vida monastica, « comenzando por la
evangelizacion, que es el servicio mas alto que el cristiano puede prestar a su hermano, para proseguir con muchas otras formas
de ayuda espiritual y material. Es mas, se puede decir que el monaquismo fue en la antigliedad —y, en varias ocasiones, también

en tiempos posteriores— el instrumento privilegiado para la evangelizacion de los pueblos ».22

El Concilio no se limita a senalar todo lo que hace semejantes entre sia las Iglesias en Oriente y en Occidente. En armonia con la
verdad historica no duda en afirmar: « No hay que admirarse, pues, de que a veces unos hayan captado mejor que otrosy
expongan con mayor claridad algunos aspectos del misterio revelado, de manera que hay que reconocer que con frecuencia las
varias féormulas teoldgicas, mas que oponerse, se complementan entre si »23 El intercambio de dones entre las Iglesias en su
complementariedad hace fecunda la comunion.

58. El Concilio Vaticano Il ha sacado de la consolidada comunién de fe ya existente conclusiones pastorales adecuadas para la
vida concreta de los fieles y para la promocion del espiritu de unidad. En funcién de los estrechisimos vinculos sacramentales
existentes entre la Iglesia catdlica y las Iglesias ortodoxas, el Decreto Orientalium ecclesiarum ha puesto de relieve que « la

practica pastoral demuestra, en lo que se refiere a los hermanos orientales, que se pueden y se deben considerar diversas
circunstancias personales en las que ni sufre dano la unidad de la Iglesia, ni hay peligros que se deban evitar, y apremia la
necesidad de salvacion y el bien espiritual de las almas. Por eso, la Iglesia catdlica, segiin las circunstancias de tiempos, lugares y
personas, usd y usa con frecuencia un modo de actuar mas suave, ofreciendo a todos medios de salvacion y testimonio de

caridad entre los cristianos, mediante la participacién en los sacramentos y en otras funciones y cosas sagradas »24

Esta orientacion teologica y pastoral, con la experiencia de los anos del posconcilio, ha sido recogida por los dos Codigos de
Derecho Canénico. 22 Ha sido desarrollada desde el punto de vista pastoral por el Directorio para la aplicacién de los principio y de
las normas acerca del ecumenismo. 28

En esta materia tan importante y delicada, es necesario que los Pastores instruyan con atencion a los fieles para que éstos
conozcan con claridad las razones precisas tanto de esta participacion en el culto litGrgico como de las distintas disciplinas
existentes al respecto.

No se debe perder nunca de vista la dimension eclesiologica de la participacion en los sacramentos, sobre todo en la sagrada
Eucaristia.

Progresos del dialogo

59. Desde su creacion en 1979, la Comision mixta internacional para el dialogo teolégico entre la Iglesia catblica y la Iglesia
ortodoxa en su conjunto ha trabajado intensamente, orientando progresivamente su labor hacia las perspectivas que, de comun
acuerdo, habian sido determinadas con el fin de restablecer la plena comunion entre las dos Iglesias. Esta comunion basada en la
unidad de fe, en continuidad con la experiencia y la tradicion de la Iglesia antigua, encontrara su plena expresion en la
concelebracion de la Eucaristia. Con actitud positiva, basandose en cuanto tenemos en coman, la Comision mixta ha podido
avanzar sustancialmente y, como pude declarar junto con el venerable Hermano, Su Santidad Dimitrios |, Patriarca ecuménico, ha
logrado expresar « lo que la Iglesia catélica y la Iglesia ortodoxa pueden ya profesar juntas como fe comun sobre el misterio de la
Iglesiay el vinculo entre la fe y los sacramentos » 27 La comisién ha podido constatar y afirmar ademas que « en nuestras Iglesias
la sucesion apostdlica es fundamental para la santificacion y la unidad del pueblo de Dios »28 Se trata de puntos de referencia
importantes para la continuacion del diadlogo. Mas aln: estas afirmaciones hechas en comin constituyen la base que permite a los
catolicos y ortodoxos ofrecer desde ahora, en nuestro tiempo, un testimonio comin fiel y concorde para que el nombre del Senor
sea anunciado y glorificado.

60. Mas recientemente, la Comision mixta internacional ha dado un paso significativo en la cuestion tan delicada del método a
seguir en la basqueda de la comunion plena entre la Iglesia catdlica y la Iglesia ortodoxa, cuestion que ha alterado con frecuencia
las relaciones entre catélicos y ortodoxos. La Comision ha puesto las bases doctrinales para una solucion positiva del problema,
que se fundamentan en la doctrina de las Iglesias hermanas. En este contexto se ha visto también claramente que el método a
seguir para la plena comunion es el didlogo de la verdad, animado y sostenido por el didlogo de la caridad. El derecho reconocido a
las Iglesias orientales catélicas de organizarse y desarrollar su apostolado, asi como la participacion efectiva de estas Iglesias en


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_orientalium-ecclesiarum_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_orientalium-ecclesiarum_sp.html

el didlogo de la caridad y en el teolégico, favoreceran no sélo un real y fraterno respeto reciproco entre los ortodoxos y los
catélicos que viven en un mismo territorio, sino también su comin empefio en la bisqueda de la unidad. 22

Se ha dado un paso adelante. El esfuerzo debe continuar. Se puede constatar desde ahora una pacificacion de los animos, que
hace la basqueda mas fecunda.

Respecto a las Iglesias orientales en comunion con la Iglesia catolica, el Concilio dijo: « Este santo Sinodo, dando gracias a Dios
porque muchos orientales, hijos de la Iglesia 1 viven ya en comunion plena con los hermanos que practican la tradicion occidental,
declara que todo este patrimonio espiritual y litGrgico, disciplinar y teoldgico, en sus diversas tradiciones, pertenece a la plena
catolicidad y apostolicidad de la Iglesia »129 Ciertamente las Iglesias orientales catélicas, en el espiritu del Decreto sobre el
ecumenismo, podran participar positivamente en el didlogo de la caridad y en el diadlogo teologico, tanto a nivel local como
universal, contribuyendo asi a la reciproca comprension y a una bisqueda dinamica de la plena unidad. 11

61. En esta linea, la Iglesia catdlica no busca mas que la plena comunion entre Oriente y Occidente. Para ello se inspiraen la
experiencia del primer milenio. En efecto, en este periodo « el desarrollo de diferentes experiencias de vida eclesial no impedia
que, mediante relaciones reciprocas, los cristianos pudieran seguir teniendo la certeza de que en cualquier Iglesia se podian sentir
como en casa, porque de todas se elevaba, con una admirable variedad de lenguas y de modulaciones, la alabanza al Gnico Padre,
por Cristo, en el Espiritu Santo; todas se hallaban reunidas para celebrar la Eucaristia, corazon y modelo para la comunidad no sélo
por lo que atane a la espiritualidad o a la vida moral, sino también para la estructura misma de la Iglesia, en la variedad de los
ministerios y de los servicios bajo la presidencia del Obispo, sucesor de los Apodstoles. Los primeros Concilios son un testimonio
elocuente de esta constante unidad en la diversidad »192 ; Cémo reconstruir la unidad después de casi mil afios? Esta es la gran
tarea que debe asumir y que corresponde también a la Iglesia ortodoxa. De ahi se comprende la gran actualidad del dialogo,

sostenido por la luzy la fuerza del Espiritu Santo.
Relaciones con las antiguas Iglesias de Oriente

62. Después del Concilio Vaticano Il la Iglesia catblica, con modalidades y ritmos diversos, ha reanudado también las relaciones
fraternas con aquellas antiguas Iglesias de Oriente que contestaron las formulas dogmaticas de los Concilios de Efeso y
Calcedonia. Todas estas lglesias enviaron observadores delegados al Concilio Vaticano Il; sus Patriarcas nos han honrado con sus
visitas y con ellos el Obispo de Roma ha podido hablar como con unos hermanos que, después de mucho tiempo, se reencuentran
con alegria.

La reanudacion de las relaciones fraternas con las antiguas Iglesias de Oriente, testigos de la fe cristiana en situaciones con
frecuencia hostiles y tragicas, es un signo concreto de como Cristo nos une a pesar de las barreras historicas, politicas, sociales y
culturales. Precisamente en relacion al tema cristologico, hemos podido declarar junto con los Patriarcas de algunas de estas
Iglesias nuestra fe comin en Jesucristo, verdadero Dios y verdadero hombre. El Papa Pablo VI de venerable memoria firmo unas
declaraciones en este sentido con Su Santidad Shenouda I, Papa de Alejandria y Patriarca copto ortodoxo, 193 con el Patriarca
siro ortodoxo de Antioquia, Su Santidad Jacoub I11. 124 Yo mismo he podido ratificar este acuerdo cristoldgico y extraer

consecuencias: para el desarrollo del didlogo con el Papa Shenouda 193 y para la colaboracién pastoral con el Patriarca siro de

Antio- quia Mar Ignacio Zakka | Iwas. 196

Con el venerable Patriarca de la Iglesia de Etiopia, Abuna Paulos, que me visité en Roma el 11 de junio de 1993, hemos puesto de
relieve la profunda comunion existente entre nuestras dos lIglesias: « Compartimos la fe transmitida por los Apdstoles, asi como
los mismos sacramentos y el mismo ministerio, que se remontan a la sucesion apostoélica 2. Hoy, ademas, podemos afirmar que

profesamos la misma fe en Cristo, a pesar de que durante mucho tiempo esto fue causa de divisién entre nosotros » 197

Mas recientemente, el Senor me ha concedido la gracia de firmar una declaracion comun cristologica con el Patriarca asirio de
Oriente, Su Santidad Mar Dinkha IV, que por este motivo me visitd en Roma en el mes de noviembre de 1994. Teniendo en cuenta
las formulaciones teoldgicas diferentes, hemos podido asi profesar juntos la verdadera fe en Cristo. 198 Quiero manifestar mi
alegria por todo esto con las palabras de la Virgen: « Proclama mi alma la grandeza del Senor » (Lc 1, 46).

63. En las controversias tradicionales sobre la cristologia, los contactos ecuménicos han hecho pues posible clarificaciones
esenciales, que nos han permitido confesar juntos aquella fe que tenemos en comin. Una vez mas se debe constatar que este
importante logro es seguramente fruto de la profundizacion teologica y del didlogo fraterno. Y no sélo esto. Ello nos estimula: en
efecto, nos muestra que el camino recorrido es justo y que es razonable esperar encontrar juntos la solucion para las demas
cuestiones controvertidas.

Dialogo con las otras Iglesias y Comunidades eclesiales en Occidente

64. En el amplio objetivo dirigido al restablecimiento de la unidad entre todos los cristianos, el Decreto sobre ecumenismo toma
en consideracion igualmente las relaciones con las Iglesias y Comunidades eclesiales de Occidente. A fin de instaurar un clima de
fraternidad cristiana y de dialogo, el Concilio presenta dos consideraciones de orden general: una de caracter historico-
psicologico y otra de caracter teoldgico-doctrinal. Por una parte, el documento citado senala: « Las Iglesias y Comunidades
eclesiales que se separaron de la Sede Apostolica Romana, bien en aquella gravisima crisis que comenz6 en Occidente ya a



finales de la Edad Media, bien en tiempos posteriores, estan unidas con la Iglesia catolica por una peculiar relacion de afinidad a
causa del mucho tiempo en que, en siglos pasados, el pueblo cristiano llevé una vida en comunion eclesiastica »122 Por otra parte,
se constata con idéntico realismo: « Hay que reconocer que entre estas Iglesias y Comunidades y la Iglesia catdlica existen
discrepancias de gran peso, no sélo de indole historica, sociologica, psicologica y cultural, sino, ante todo, de interpretacion de la

verdad revelada »110

65. Son comunes las raices y son semejantes, a pesar de las diferencias, las orientaciones que han inspirado en Occidente el
desarrollo de la Iglesia catdlica y de las Iglesias y Comunidades surgidas de la Reforma. Por lo tanto, ellas poseen una
caracteristica occidental comin. Las « divergencias » mencionadas antes, aunque importantes, no excluyen pues reciprocas
influencias y aspectos complementarios.

El movimiento ecuménico comenzo precisamente en el ambito de las Iglesias y Comunidades de la Reforma.
Contemporaneamente, ya en enero de 1920, el Patriarcado ecuménico habia expresado su deseo de que se organizase una
colaboracion entre las Comuniones cristianas. Este hecho muestra que la incidencia del trasfondo cultural no es determinante. En
cambio es esencial la cuestion de la fe. La oracion de Cristo, nuestro Ginico Senor, Redentor y Maestro, habla a todos del mismo
modo, tanto al Oriente como al Occidente. Esa oracion es un imperativo que nos exige abandonar las divisiones, para buscary
reencontrar la unidad, animados incluso por las mismas y amargas experiencias de la division.

66. El Concilio Vaticano Il no pretende hacer la « descripcion » del cristianismo posterior a la Reforma, ya que « estas Iglesias y
Comunidades eclesiales difieren mucho, no sélo de nosotros, sino también entre si», y esto « por la diversidad de su origen,
doctrinay vida espiritual »1 Ademas, el mismo Decreto observa cémo el movimiento ecuménico y el deseo de paz con la Iglesia
catélica no ha penetrado alin en todas partes. 12 Sin embargo, el Concilio propone el didlogo independientemente de estas
circunstancias.

El Decreto conciliar trata después de « ofrecer 3 algunos puntos que pueden y deben ser fundamento y estimulo para este
dialogo ».M

« Nuestra atencion se dirige 4 a aquellos cristianos que confiesan plblicamente a Jesucristo como Dios y Senor, y Ginico mediador
entre Dios y los hombres, para gloria del Ginico Dios Padre, Hijo y Espiritu Santo »114

Estos hermanos cultivan el amor y la veneracion por las Sagradas Escrituras: « Invocando al Espiritu Santo, buscan en la Sagrada
Escritura a Dios como a quien les habla en Cristo, anunciado por los profetas, Verbo de Dios, encarnado por nosotros. En ella
contemplan la vida de Cristo y cuanto el divino Maestro ensend y realizo para la salvacion de los hombres, sobre todo los

misterios de su muerte y resurreccion 5; afirman la autoridad divina de los Sagrados Libros »112

Al mismo tiempo, sin embargo, « piensan de distinta manera que nosotros 6 acerca de la relacion entre las Escrituras y la Iglesia,
en la cual, segiin la fe catdlica, el magisterio auténtico tiene un lugar peculiar en la exposicion y predicacion de la palabra de Dios
escrita »116 A pesar de esto, « en el didlogo 7... las Sagradas Escrituras son un instrumento precioso en la mano poderosa de Dios

para lograr la unidad que el Salvador ofrece a todos los hombres »11Z

Ademas, el sacramento del Bautismo, que tenemos en comdin, representa « un vinculo sacramental de unidad, vigente entre los
que han sido regenerados por él » 118 | as implicaciones teoldgicas, pastorales y ecuménicas del comin Bautismo son muchas e
importantes. Si bien por st mismo constituye « sélo un principio y un comienzo », este sacramento « se ordena a la profesion
integra de la fe, a la incorporacion plena en la economia de la salvacion, como el mismo Cristo quiso, y finalmente a la
incorporacioén integra en la comunion eucaristica » 112

67.Han surgido divergencias doctrinales e historicas del tiempo de la Reforma a propdsito de la Iglesia, de los sacramentos y del
Ministerio ordenado. El Concilio pide por tanto « establecer como objeto de dialogo la doctrina sobre la Cena del Senor, sobre los

demas sacramentos, sobre el culto y los ministerios de la Iglesia »122

El Decreto Unitatis redintegratio, poniendo de relieve como a las Comunidades posteriores a la Reforma les falta « esa unidad

plena con nosotros que dimana del Bautismo », advierte que ellas, « sobre todo por defecto del sacramento del Orden, no han
conservado la sustancia genuina e integra del Misterio eucaristico », aunque, « al conmemorar en la santa Cena la muerte y

resurreccion del Sefor, profesan que en la comunién con Cristo se significa la vida, y esperan su venida gloriosa »12L

68. El Decreto no olvida la vida espiritual y las consecuencias morales: « La vida cristiana de estos hermanos se nutre de la fe en
Cristo y se fomenta con la gracia del Bautismo y la escucha de la palabra de Dios. Se manifiesta en la oracion privada, en la
meditacion biblica, en la vida de la familia cristiana, en el culto de la comunidad congregada para alabar a Dios. Por otra parte, su

culto presenta, a veces, elementos notables de la antigua liturgia comiin »122

Ademas, el documento conciliar no se limita a estos aspectos espirituales, morales y culturales, sino que extiende su
consideracion al vivo sentimiento de la justicia y a la caridad sincera hacia el projimo, que estan presentes en estos hermanos; no
olvida tampoco sus iniciativas para hacer mas humanas las condiciones sociales de la vida y para restablecer la paz. Todo esto con
la sincera voluntad de adherirse a la palabra de Cristo como fuente de la vida cristiana.

De este modo el texto manifiesta una problematica que, en el campo ético-moral, se hace cada vez mas urgente en nuestro


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html

tiempo: « Muchos cristianos no entienden el Evangelio 8 de igual manera que los catélicos »123 En esta amplia materia hay un gran

espacio de didlogo sobre los principios morales del Evangelio y sus aplicaciones.

69. Los deseos y la invitacion del Concilio Vaticano Il se han realizado, y progresivamente se ha abierto el didlogo teolégico
bilateral con las diferentes Iglesias y Comunidades cristianas mundiales de Occidente.

Por otra parte, en relacion al dialogo multilateral, ya en 1964 se inicio el proceso para la constitucion de un « Grupo Mixto de
Trabajo » con el Consejo Ecuménico de las Iglesias, y desde 1968, algunos tedlogos catdlicos entraron a formar parte, como
miembros de pleno derecho, del Departamento teologico de dicho Consejo, la Comision « Fe y Constitucion ».

El didlogo ha sido y es fecundo, rico de promesas. Los temas propuestos por el Decreto conciliar como materia de dialogo han
sido ya afrontados, o lo seran pronto. La reflexion de los diversos dialogos bilaterales, realizados con una entrega que merece el
elogio de toda la comunidad ecuménica, se ha centrado sobre muchas cuestiones controvertidas como el Bautismo, la Eucaristia,
el Ministerio ordenado, la sacramentalidad y la autoridad de la Iglesia, la sucesion apostolica. Se han delineado asi perspectivas de
solucion inesperadas y al mismo tiempo se ha comprendido la necesidad de examinar mas profundamente algunos argumentos.

70. Esta investigacion dificil y delicada, que implica problemas de fe y respeto de la propia conciencia y de la del otro, ha estado
acompanada y sostenida por la oracion de la Iglesia catélica y de las otras Iglesias y Comunidades eclesiales. La oracion por la
unidad, tan enraizada y difundida ya en la realidad eclesial, muestra que los cristianos son conscientes de laimportancia de la
cuestion ecumeénica. Precisamente porque la blsqueda de la plena unidad exige confrontar la fe entre creyentes que tienen un
nico Senor, la oracion es la fuente que ilumina la verdad que se ha de acoger enteramente.

Asimismo, por medio de la oracion, la blisqueda de la unidad, lejos de quedar restringida al ambito de los especialistas, se
extiende a cada bautizado. Todos, independientemente de su mision en la Iglesia y de su formacion cultural, pueden contribuir
activamente, de forma misteriosa y profunda.

Relaciones eclesiales

71. Es necesario dar gracias también a la Divina Providencia por todos los acontecimientos que testimonian el progreso hacia la
blsqueda de la unidad. Junto al didlogo teologico es oportuno mencionar las demas formas de encuentro, la oracion en cominy la
colaboracién practica. El Papa Pablo VI dio un gran impulso a este proceso con su visita el 10 de junio de 1969 a la sede del
Consejo Ecuménico de las Iglesias en Ginebra, y recibiendo muchas veces a representantes de varias Iglesias y Comunidades
eclesiales. Estos contactos contribuyen eficazmente a mejorar el conocimiento reciproco y a incrementar la fraternidad cristiana.

El Papa Juan Pablo |, al inicio de su brevisimo pontificado, manifesté la voluntad de continuar el camino. 122 El Sefior me ha
concedido a mi proseguir en esta direccion. Ademas de los importantes encuentros ecuménicos en Roma, una parte significativa
de mis visitas pastorales se dedica regularmente al testimonio en favor de la unidad de los cristianos. Algunos de mis viajes tienen
incluso una « prioridad » ecuménica, especialmente en los paises donde las comunidades catélicas constituyen una minoria
respecto a las Comuniones posteriores a la Reforma; o donde estas Gltimas representan una porcion considerable de los
creyentes en Cristo de una sociedad determinada.

72. Esto se refiere sobre todo a los paises europeos, donde tuvieron inicio estas divisiones, y a América del Norte. En este
contexto, y sin hacer de menos las demas visitas, merecen atencion especial las que, en el continente europeo, realicé por dos
veces a Alemania, en noviembre de 1980 y en abril-mayo de 1987, la visita al Reino Unido (Inglaterra, Escocia y Gales) en mayo-
junio de 1982; a Suiza en junio de 1984, y a los Paises escandinavos y nérdicos (Finlandia, Suecia, Noruega, Dinamarca e Islandia),
a donde fui en junio de 1989. En el gozo, el respeto reciproco, la solidaridad cristiana y la oracion, me he encontrado con tantos y
tantos hermanos, todos comprometidos en la blsqueda de la fidelidad al Evangelio. Constatar todo esto ha sido para mi motivo
de gran aliento. Hemos experimentado la presencia del Senor entre nosotros.

Quisiera a este respecto recordar una actitud inspirada por la caridad fraterna y caracterizada por la profunda luz de fe que he
vivido con intensa participacion. Me refiero a las celebraciones eucaristicas que presidi en Finlandia y Suecia durante mi viaje a los
Paises escandinavos y nordicos. En el momento de la comunion, los Obispos luteranos se acercaron al celebrante. Ellos quisieron
manifestar con un gesto concordado el deseo de alcanzar el momento en que nosotros, catélicos y luteranos, podremos
participar en la misma Eucaristia, y quisieron recibir la bendicion del celebrante. Con amor, los bendije. EIl mismo gesto, tan rico de
significado, se repitid en Roma durante la misa que presidi en la plaza Farnese con ocasion del VI centenario de la canonizacion de
santa Brigida, el 6 de octubre de 1991.

He encontrado también sentimientos analogos al otro lado del océano, en Canada, en septiembre de 1984; y especialmente en
septiembre de 1987 en los Estados Unidos, donde se percibe una gran apertura ecuménica. Es el caso, por ejemplo, del encuentro
ecumeénico en Columbia, en Carolina del Sur el 11 de septiembre de 1987. El hecho de que tengan lugar con regularidad estos
encuentros entre los hermanos de la « Posreforma » y el Papa es en si mismo importante. Estoy profundamente agradecido
porque tanto los responsables de las diferentes Comunidades, como las Comunidades en su conjunto, me han acogido de buen
grado. Desde este punto de vista considero significativa la celebracion ecuménica de la Palabra, tenida en Columbia sobre el tema
de la familia.



73. Ademas es motivo de gran alegria comprobar que durante el periodo posconciliar y en las Iglesias locales abundan las
iniciativas y las acciones en favor de la unidad de los cristianos, las cuales extienden su incidencia directa a las Conferencias
episcopales, didcesis y comunidades parroquiales, asi como a los distintos movimientos eclesiales.

Colaboraciones realizadas

74. «No todo el que me diga: 'Senor, Senor', entrara en el Reino de los Cielos, sino el que haga la voluntad de mi Padre celestial »
(Mt 7,21). La coherencia y honestidad de las intenciones y afirmaciones de principio se verifican aplicandolas en la vida concreta.
El Decreto conciliar sobre el ecumenismo nota como en los otros cristianos « la fe con la que se cree en Cristo produce frutos de
alabanzay accion de gracias por los beneficios recibidos de Dios; se anade, ademas, un vivo sentido de la justicia y una sincera

caridad para con el préjimo »122

Esto dltimo es un terreno fértil no sélo para el dialogo, sino también para una colaboracion dinamica: la « fe activa ha producido
también no pocas instituciones para aliviar la miseria espiritual y corporal, para cultivar la educacion de la juventud, para

humanizar las condiciones sociales de vida, para consolidar la paz en el mundo »128

La vida social y cultural ofrece amplios espacios de colaboraciéon ecuménica. Cada vez con mas frecuencia los cristianos se unen
para defender la dignidad humana, para promover el bien de la paz, la aplicacion social del Evangelio, para hacer presente el
espiritu cristiano en las ciencias y en las artes. Se unen cada vez mas para hacer frente a las miserias de nuestro tiempo: el
hambre, las calamidades y la injusticia social.

75. Esta cooperacion, que se inspira en el Evangelio mismo, nunca es para los cristianos una mera accion humanitaria. Tiene su
razon de ser en la palabra del Senor: « Tuve hambre, y me disteis de comer » (Mt 25, 35). Como ya he senalado, la cooperacion de

todos los cristianos manifiesta claramente aquel grado de comunién que ya existe entre ellos. 127

De cara al mundo, la accién conjunta de los cristianos en la sociedad tiene entonces el valor trasparente de un testimonio dado en
comdin al nombre del Senor. Asume también las dimensiones de un anuncio, ya que revela el rostro de Cristo.

Las divergencias doctrinales que permanecen ejercen un influjo negativo y ponen limites incluso a la colaboracién. Sin embargo,
la comunién de fe ya existente entre los cristianos ofrece una base sélida no sélo para su accién conjunta en el campo social, sino
también en el ambito religioso.

Esta cooperacion facilitara la bisqueda de la unidad. El Decreto sobre el ecumenismo senala que con ella « los que creen en Cristo
aprenderan facilmente como pueden conocerse mejor los unos a los otros, apreciarse mas y allanar el camino de la unidad de los

cristianos »128

76.¢Como no recordar, en este contexto, el interés ecuménico por la paz que se manifiesta en la oracion y en la accion con una
participacion creciente de los cristianos y con una motivacion teolégica cada vez mas profunda? No podria ser de otro modo.
¢Acaso no creemos en Jesucristo, Principe de la paz? Los cristianos estan cada vez mas unidos en el rechazo de la violencia, de
todo tipo de violencia, desde la guerra a la injusticia social.

Estamos llamados a un esfuerzo cada vez mas activo, para que se vea alin mas claramente que los motivos religiosos no son la
causa verdadera de los conflictos actuales, aunque, lamentablemente, no haya desaparecido el riesgo de instrumentalizaciones
con fines politicos y polémicos.

En 1986, en Asis, durante la Jornada Mundial de oracién por la paz, los cristianos de las diversas Iglesias y Comunidades eclesiales
invocaron con una sola voz al Senor de la historia por la paz del mundo. Aquel dia, de modo distinto pero paralelo, rezaron por la
paz también los Hebreos y los Representantes de las religiones no cristianas, en una sintonia de sentimientos que hicieron vibrar
las dimensiones mas profundas del espiritu humano.

No quisiera olvidar la Jornada de oracién por la paz en Europa, especialmente en los Balcanes, que me llevé como peregrino a la
ciudad de san Francisco el 9 y 10 de enero de 1993, y la Misa por la paz en los Balcanes, y en particular en Bosnia-Herzegovina,
que presidi el 23 de enero de 1994 en la Basilica de san Pedro en el marco de la Semana de oracién por la unidad de los cristianos.

Cuando nuestra mirada recorre el mundo, la alegria invade nuestro animo. En efecto, constatamos como los cristianos se sienten
cada vez mas interpelados por el problema de la paz. Lo consideran relacionado intimamente con el anuncio del Evangelioy conla
venida del Reino de Dios.

n
QUANTA EST NOBIS VIA?

Continuar intensificando el dialogo

77. Podemos ahora preguntarnos cuanto camino nos separa todavia del feliz dia en que se alcance la plena unidad enlafey
podamos concelebrar en concordia la sagrada Eucaristia del Senor. El mejor conocimiento reciproco que ya se da entre nosotros,
las convergencias doctrinales alcanzadas, que han tenido como consecuencia un crecimiento afectivo y efectivo de la comunién,



no son suficientes para la conciencia de los cristianos que profesan la Iglesia una, santa, catélica y apostoélica. El fin Gltimo del
movimiento ecuménico es el restablecimiento de la plena unidad visible de todos los bautizados.

En vista de esta meta, todos los resultados alcanzados hasta ahora no son mas que una etapa, si bien prometedoray positiva.

78. Dentro del movimiento ecuménico, no es sélo la Iglesia catdlica, junto con las Iglesias ortodoxas, quien posee esta concepcion

exigente de la unidad querida por Dios. La tendencia hacia una unidad de este tipo aparece expresada también por otros. 122

El ecumenismo implica que las Comunidades cristianas se ayuden mutuamente para que en ellas esté verdaderamente presente
todo el contenido y todas las exigencias de « la herencia transmitida por los Apdstoles » 132 Sin eso, la plena comunioén nunca sera
posible. Esta ayuda mutua en la blsqueda de la verdad es una forma suprema de caridad evangélica.

La blGsqueda de la unidad se ha puesto de manifiesto en varios documentos de las numerosas Comisiones mixtas internacionales
de dialogo. En tales textos se trata del Bautismo, de la Eucaristia, del Ministerio y la Autoridad partiendo de una cierta unidad
fundamental de doctrina.

De esta unidad fundamental, aunque parcial, se debe pasar ahora a la necesaria y suficiente unidad visible, que se exprese en la
realidad concreta, de modo que las Iglesias realicen verdaderamente el signo de aquella comunion plena en la Iglesia una, santa,
catdlica y apostoélica que se realizara en la concelebracion eucaristica.

Este camino hacia la necesaria y suficiente unidad visible, en la comunién de la Gnica Iglesia querida por Cristo, exige todavia un
trabajo paciente y audaz. Para ello es necesario no imponer mas cargas de las indispensables (cf. Hch 15, 28).

79. Desde ahora es posible indicar los argumentos que deben ser profundizados para alcanzar un verdadero consenso de fe: 1) las
relaciones entre la sagrada Escritura, suprema autoridad en materia de fe, y la sagrada Tradicion, interpretacion indispensable de
la palabra de Dios; 2) la Eucaristia, sacramento del Cuerpo y Sangre de Cristo, ofrenda de alabanza al Padre, memorial sacrificial y
presencia real de Cristo, efusion santificadora del Espiritu Santo; 3) el Orden, como sacramento, bajo el triple ministerio del
episcopado, presbiterado y diaconado; 4) el Magisterio de la Iglesia, confiado al Papay a los Obispos en comunion con él,
entendido como responsabilidad y autoridad en nombre de Cristo para la ensenanza y salvaguardia de la fe; 5) la Virgen Maria,
Madre de Dios e Icono de la Iglesia, Madre espiritual que intercede por los discipulos de Cristo y por toda la humanidad.

En este valiente camino hacia la unidad, la claridad y prudencia de la fe nos llevan a evitar el falso irenismo y el desinterés por las
normas de la Iglesia. 13! Inversamente, la misma claridad y la misma prudencia nos recomiendan evitar la tibieza en la bisqueda de
la unidad y mas alin la oposicion preconcebida, o el derrotismo que tiende a ver todo como negativo.

Mantener una vision de la unidad que tenga presente todas las exigencias de la verdad revelada no significa poner un freno al
movimiento ecuménico. 132 Al contrario, significa no contentarse con soluciones aparentes, que no conducirian a nada estable o
sélido. 133 La exigencia de la verdad debe llegar hasta el fondo. ¢ Acaso no es ésta la ley del Evangelio?

Acogida de los resultados alcanzados

80. Mientras prosigue el dialogo sobre nuevos temas o se desarrolla con mayor profundidad, tenemos una nueva tarea que llevar
a cabo: como acoger los resultados alcanzados hasta ahora. Estos no pueden quedarse en conclusiones de las Comisiones
bilaterales, sino que deben llegar a ser patrimonio comin. Para que sea asi y se refuercen los vinculos de comunion, es necesario
un serio examen que, de modos, formas y competencias diversas, abarque a todo el pueblo de Dios. En efecto, se trata de
cuestiones que con frecuencia afectan a la fe, y éstas exigen el consenso universal, que se extiende desde los Obispos a los fieles
laicos, todos los cuales han recibido la uncién del Espiritu Santo. 134 Es el mismo Espiritu que asiste al Magisterio y suscita el
sensus fidei.

Para acoger los resultados del didlogo es necesario pues un amplio y cuidadoso proceso critico que los analice y verifique con
rigor su coherencia con la Tradicion de fe recibida de los Apostoles y vivida en la comunidad de los creyentes reunida en torno al
Obispo, su legitimo Pastor.

81. Este proceso, que debe hacerse con prudencia y actitud de fe, es animado por el Espiritu Santo. Para que tenga un resultado
favorable, es necesario que sus aportaciones sean divulgadas oportunamente por personas competentes. A este respecto, es de
gran importancia la contribucion que los tedlogos y las facultades de teologia estan llamados a dar en razon de su carismaen la
Iglesia. Ademas es claro que las comisiones ecumeénicas tienen, en este sentido, responsabilidades y cometidos muy singulares.

Todo el proceso es seguido y ayudado por los Obispos y la Santa Sede. La autoridad docente tiene la responsabilidad de expresar
el juicio definitivo.

En todo esto, sera de gran ayuda atenerse metodologicamente a la distincion entre el deposito de la fe y la formulacion con que
se expresa, como recomendaba el Papa Juan XXlII en el dis- curso pronunciado en la apertura del Concilio Vaticano I1.132

Continuar el ecumenismo espiritual y testimoniar la santidad

82.Se comprende que laimportancia de la tarea ecuménica interpele profundamente a los fieles catolicos. El Espiritu los invita a
un serio examen de conciencia. La Iglesia catélica debe entrar en lo que se podria llamar « didlogo de conversion », en donde tiene



su fundamento interior el didlogo ecuménico. En ese dialogo, que se realiza ante Dios, cada uno debe reconocer las propias faltas,
confesar sus culpas, y ponerse de nuevo en las manos de Aquél que es el Intercesor ante el Padre, Jesucristo.

Ciertamente, en este proceso de conversion a la voluntad del Padre y, al mismo tiempo, de penitencia y confianza absoluta en el
poder reconciliador de la verdad que es Cristo, se halla la fuerza para llevar a buen fin el largo y arduo camino ecuménico. El «
dialogo de conversion » de cada comunidad con el Padre, sin indulgencias consigo misma, es el fundamento de unas relaciones
fraternas diversas de un mero entendimiento cordial o de una convivencia s6lo exterior. Los vinculos de la koinonia fraterna se
entrelazan ante Dios y en Jesucristo.

Soélo el ponerse ante Dios puede ofrecer una base sélida para la conversion de los cristianos y para la reforma continua de la
Iglesia como institucién también humana y terrena, 138 que son las condiciones preliminares de toda tarea ecuménica. Uno de los
procedimientos fundamentales del dialogo ecuménico es el esfuerzo por comprometer a las Comunidades cristianas en este
espacio espiritual, interior, donde Cristo, con el poder del Espiritu, las induce sin excepcion a examinarse ante el Padrey a
preguntarse si han sido fieles a su designio sobre la Iglesia.

83. He hablado de la voluntad del Padre, del espacio espiritual en el que cada comunidad escucha la llamada a superar los
obstaculos para la unidad. Pues bien, todas las Comunidades cristianas saben que una exigencia y una superacion de este tipo,
con la fuerza que da el Espiritu, no estan fuera de su alcance. En efecto, todas tienen martires de la fe cristiana. 13Z A pesar del
drama de la division, estos hermanos han mantenido una adhesion a Cristo y a su Padre tan radical y absoluta que les ha permitido
llegar hasta el derramamiento de su sangre. ;| No es acaso esta misma adhesion la que se pide en esto que he calificado como «
dialogo de conversion » ? ;| No es precisamente este dialogo el que senala la necesidad de llegar hasta el fondo en la experiencia
de verdad para alcanzar la plena comunién?

84. Si nos ponemos ante Dios, nosotros cris- tianos tenemos ya un Martirologio comun. Este incluye también a los martires de
nuestro siglo, mas numerosos de lo que se piensa, y muestra como, en un nivel profundo, Dios mantiene entre los bautizados la
comunién en la exigencia suprema de la fe, manifestada con el sacrifico de su vida. 138 Si se puede morir por la fe, esto demuestra
que se puede alcanzar la meta cuando se trata de otras formas de aquella misma exigencia. Ya he constatado, y con alegria, como
la comunion, imperfecta pero real, se mantiene y crece en muchos niveles de la vida eclesial. Considero ahora que es ya perfecta
en lo que todos consideramos el vértice de la vida de gracia, el martyria hasta la muerte, la comunidon mas auténtica que existe
con Cristo, que derrama su sangre y, en este sacrificio, acerca a quienes un tiempo estaban lejanos (cf. Ef 2,13).

Si los martires son para todas las Comunidades cristianas la prueba del poder de la gracia, no son sin embargo los nicos que
testimonian ese poder. La comunion alin no plena de nuestras comunidades esta en verdad cimentada sélidamente, si bien de
modo invisible, en la comunion plena de los santos, es decir, de aquéllos que al final de una existencia fiel a la gracia estan en
comunioén con Cristo glorioso. Estos santos proceden de todas las Iglesias y Comunidades eclesiales, que les abrieron la entrada
en la comunion de la salvacion.

Cuando se habla de un patrimonio comin se debe incluir en él no sdlo las instituciones, los ritos, los medios de salvacion, las
tradiciones que todas las comunidades han conservado y por las cuales han sido modeladas, sino en primer lugar y ante todo esta
realidad de la santidad. 132

En lairradiacion que emana del « patrimonio de los santos » pertenecientes a todas las Comunidades, el « didlogo de conversion »
hacia la unidad plenay visible aparece entonces bajo una luz de esperanza. En efecto, esta presencia universal de los santos
prueba la trascendencia del poder del Espiritu. Ella es signo y testimonio de la victoria de Dios sobre las fuerzas del mal que
dividen la humanidad. Como cantan las liturgias, « al coronar sus méritos coronas tu propia obra »149

Donde existe la voluntad sincera de seguir a Cristo, el Espiritu infunde con frecuencia su gracia en formas diversas de las
ordinarias. La experiencia ecuménica nos ha permitido comprenderlo mejor. Si en el espacio espiritual interior que he descrito las
comunidades saben verdaderamente « convertirse » a la bisqueda de la comunidn plena y visible, Dios hara por ellas lo que ha
hecho por sus santos. Hara superar los obstaculos heredados del pasado y las guiara, por sus caminos, a donde El quiere: a la
koinonia visible que al mismo tiempo es alabanza de su gloria y servicio a su designio de salvacion.

85. Ya que Dios en su infinita misericordia puede siempre sacar provecho incluso de las situaciones que se contraponen a su
designio, podemos descubrir como el Espiritu ha hecho que las contrariedades sirvieran en algunos casos para explicitar
aspectos de la vocacion cristiana, como sucede en la vida de los santos. A pesar de la division, que es un mal que debemos sanar,
se ha producido como una comunicacion de la riqueza de la gracia que esta destinada a embellecer la koinonia. La gracia de Dios
estara con todos aquellos que, siguiendo el ejemplo de los santos, se comprometen a cumplir sus exigencias. Y nosotros, ;como
podemos dudar de convertirnos a las expectativas del Padre? El esta con nosotros.

Aportacion de la Iglesia catoélica en la biisqueda de la unidad de los cristianos

86. La Constitucién Lumen gentium, en una de sus afirmaciones fundamentales recogida por el Decreto Unitatis redintegratio, 14

declara que la Gnica Iglesia de Cristo subsiste en la Iglesia catélical*2 El Decreto sobre el ecumenismo sefiala la presencia en la
misma de la plenitud (plenitudo) de los medios de salvacion. 142 La plena unidad se realizara cuando todos participen de la


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html

plenitud de medios de salvacion que Cristo ha confiado a su Iglesia.

87. En el camino que conduce hacia la plena unidad, el didlogo ecumeénico se esfuerza en suscitar una reciproca ayuda fraterna a
través de la cual las comunidades se comprometan a intercambiarse aquello que cada una necesita para crecer segin el designio
de Dios hacia la plenitud definitiva (cf. Ef 4, 11-13). He afirmado como somos conscientes, en cuanto Iglesia catdlica, de haber
recibido mucho del testimonio, de la blsqueda e incluso del modo como las otras Iglesias y Comunidades cristianas han puesto
de relieve y vivido ciertos valores cristianos comunes. Entre los progresos alcanzados en los treinta Gltimos anos, se debe
destacar el fraterno y reciproco influjo. En la presente etapa, 144 este dinamismo de enriquecimiento mutuo debe ser tomado
seriamente en consideracion. Basado en la comunién que existe ya gracias a los elementos eclesiales presentes en las
Comunidades cristianas, no dejara de impulsar hacia la comunién plenay visible, meta ansiada del camino que estamos
realizando. Es la expresion ecuménica de la ley evangélica del compartir. Esto me anima a repetir: « Hay que demostrar en cada
cosa la diligencia de salir al encuentro de lo que nuestros hermanos cristianos, legitimamente, desean y esperan de nosotros,
conociendo sumodo de pensar y su sensibilidad 1. Es preciso que los dones de cada uno se desarrollen para utilidad y beneficio
de todos »145

El ministerio de unidad del Obispo de Roma

88. Entre todas las Iglesias y Comunidades eclesiales, la Iglesia catdlica es consciente de haber conservado el ministerio del
Sucesor del apdostol Pedro, el Obispo de Roma, que Dios ha constituido como « principio y fundamento perpetuo y visible de
unidad »#€ y que el Espiritu sostiene para que haga participes de este bien esencial a todas las demas. Segin la hermosa
expresion del Papa Gregorio Magno, mi ministerio es el del servus servorum Dei. Esta definicion preserva de la mejor manera el
riesgo de separar la potestad (y en particular el primado) del ministerio, lo cual estaria en contradiccion con el significado de
potestad seglin el Evangelio: « Yo estoy en medio de vosotros como el que sirve » (Lc 22, 27), dice nuestro Senor Jesucristo,
Cabeza de la Iglesia. Por otra parte, como tuve la oportunidad de afirmar con ocasion del importante encuentro con el Consejo
Ecuménico de las Iglesias en Ginebra, el 12 de junio de 1984, el convencimiento de la Iglesia catélica de haber conservado, en
fidelidad a la tradicion apostolicay a la fe de los Padres, en el ministerio del Obispo de Roma, el signo visible y la garantia de la
unidad, constituye una dificultad para la mayoria de los demas cristianos, cuya memoria esta marcada por ciertos recuerdos

dolorosos. Por aquello de lo que somos responsables, con mi Predecesor Pablo VI imploro perdon. 147

89. Sin embargo es significativo y alentador que la cuestion del primado del Obispo de Roma haya llegado a ser actualmente
objeto de estudio, inmediato o en perspectiva, y también es significativo y alentador que este asunto esté presente como tema
esencial no sélo en los didlogos teologicos que la Iglesia catdlica mantiene con las otras Iglesias y Comunidades eclesiales, sino
incluso de un modo mas general en el conjunto del movimiento ecuménico. Recientemente los participantes en la quinta
asamblea mundial de la Comision « Fe y Constitucion » del Consejo Ecuménico de las Iglesias, celebrada en Santiago de
Compostela, recomendaron que esta comision « inicie un nuevo estudio sobre la cuestion de un ministerio universal de la unidad
cristiana »148 Después de siglos de duras polémicas, las otras Iglesias y Comunidades eclesiales escrutan cada vez mas con una
mirada nueva este ministerio de unidad. 142

90. El Obispo de Roma es el Obispo de la Iglesia que conserva el testimonio del martirio de Pedro y de Pablo: « Por un misterioso
designio de la Providencia, 2 termina en Roma su camino en el seguimiento de Jesls y en Roma da esta prueba maxima de amory
de fidelidad. También en Roma Pablo, el Apostol de las Gentes, da el testimonio supremo. La Iglesia de Roma se convertia asien la
Iglesia de Pedro y de Pablo » 150

En el Nuevo Testamento Pedro tiene un puesto peculiar. En la primera parte de los Hechos de los Apdstoles, aparece como
cabeza y portavoz del colegio apostolico, designado como « Pedro... con los Once » (2, 14; cf. también 2, 37; 5, 29). El lugar que
tiene Pedro se fundamenta en las palabras mismas de Cristo, tal y como vienen recordadas por las tradiciones evangélicas.

91. El Evangelio de Mateo describe y precisa la mision pastoral de Pedro en la Iglesia: « Bienaventurado eres Simon, hijo de Jonas,
porque no te ha revelado esto la carne ni la sangre, sino mi Padre que esta en los cielos. Y yo a mi vez te digo que ti eres Pedro, y
sobre esta piedra edificaré mi Iglesia, y las puertas del infierno no prevaleceran contra ella. A ti te daré las llaves del Reino de los
Cielos; y lo que ates en la tierra quedara atado en los cielos, y lo que desates en la tierra quedara desatado en los cielos » (16,
17-19). Lucas senala como Cristo recomienda a Pedro que confirme a sus hermanos, pero al mismo tiempo le muestra su
debilidad humana y su necesidad de conversion (cf. Lc 22, 31-32). Es precisamente como si, desde la debilidad humana de Pedro,
se manifestara de un modo pleno que su ministerio particular en la Iglesia procede totalmente de la gracia; es como si el Maestro
se dedicara de un modo especial a su conversion para prepararlo a la mision que se dispone a confiarle en la Iglesia y fuera muy
exigente con él. Las misma funcion de Pedro, ligada siempre a una afirmacion realista de su debilidad, se encuentra en el cuarto
Evangelio: « Simon de Juan, ime amas mas que éstos? 3 Apacienta mis ovejas » (cf. Jn 21, 15-19). Es significativo ademas que
segin la Primera Carta de Pablo a los Corintios, Cristo resucitado se aparezca a Cefas y luego a los Doce (cf. 15, 5).

Es importante notar como la debilidad de Pedro y de Pablo manifiesta que la Iglesia se fundamenta sobre la potencia infinita de la
gracia (cf. Mt 16,17; 2 Cor 12, 7-10). Pedro, poco después de su investidura, es reprendido con severidad por Cristo que le dice: «
iEscandalo eres par mil » (Mt 16, 23). ; Como no ver en la misericordia que Pedro necesita una relacion con el ministerio de aquella
misericordia que él experimenta primero? Igualmente, renegara tres veces de Jesis. El Evangelio de Juan senala ademas que



Pedro recibe el encargo de apacentar el rebano en una triple profesion de amor (cf. 21, 15-17) que se corresponde con su triple
traicion (cf. 13, 38). Por su parte Lucas, en la palabra de Cristo que ya he citado, a la cual unira la primera tradicion en un intento por
describir la mision de Pedro, insiste en el hecho de que debera « confirmar a sus hermanos cuando haya vuelto » (cf. Lc 22, 32).

92. En cuanto a Pablo, puede concluir la descripcion de su ministerio con la desconcertante afirmacion que ha recibido de los
labios del Senor: « Mi gracia te basta, que mi fuerza se muestra perfecta en la flaqueza » y puede pues exclamar: « Cuando estoy
débil, entonces es cuando soy fuerte » (2 Cor 12, 9-10). Esta es una caracteristica fundamental de la experiencia cristiana.

Heredero de la mision de Pedro, en la Iglesia fecundada por la sangre de los principes de los Apdstoles, el Obispo de Roma ejerce
un ministerio que tiene su origen en la multiforme misericordia de Dios, que convierte los corazones e infunde la fuerza de la
gracia alll donde el discipulo prueba el sabor amargo de su debilidad y de su miseria. La autoridad propia de este ministerio esta
toda ella al servicio del designio misericordioso de Dios y debe ser siempre considerada en este sentido. Su poder se explica asi.

93. Refiriéndose a la triple profesion de amor de Pedro, que corresponde a la triple traicion, su sucesor sabe que debe ser signo
de misericordia. El suyo es un ministerio de misericordia nacido de un acto de misericordia de Cristo. Toda esta leccion del
Evangelio ha de ser releida continuamente, para que el ejercicio del ministerio petrino no pierda su autenticidad y trasparencia.

La Iglesia de Dios esta llamada por Cristo a manifestar a un mundo esclavo de sus culpabilidades y de sus torcidos propositos
que, a pesar de todo, Dios puede, en su misericordia, convertir los corazones a la unidad, haciéndoles acceder a su comunion.

94. Este servicio a la unidad, basado en la obra de la divina misericordia, es confiado, dentro mismo del colegio de los Obispos a
uno de aquéllos que han recibido del Espiritu el encargo, no de ejercer el poder sobre el pueblo —como hacen los jefes de las
naciones y los poderosos (cf. Mt 20, 25; Mc 10,42)—, sino de guiarlo para que pueda encaminarse hacia pastos tranquilos. Este
encargo puede exigir el ofrecer la propia vida (cf. Jn 10, 11-18). Después de haber mostrado que Cristo es « el inico Pastor, en el
que todos los pastores son uno », san Agustin concluye: « Que todos se identifiquen con el Gnico Pastor y hagan oir la Ginica voz del
Pastor, para que la oigan las ovejas y sigan al Gnico Pastor, y no a éste o a aquél, sino al Gnico y que todos en él hagan oir la misma
voz, y que no tengan cada uno su propia voz 4 Que las ovejas oigan esta voz, limpia de toda division y purificada de toda herejia
»15L | a mision del Obispo de Roma en el grupo de todos los Pastores consiste precisamente en « vigilar » (episkopein) como un
centinela, de modo que, gracias a los Pastores, se escuche en todas las Iglesias particulares la verdadera voz de Cristo-Pastor. Asi,
en cada una de estas Iglesias particulares confiadas a ellos se realiza la Iglesia una, santa, catélica y apostoélica. Todas las Iglesias
estan en comunion plenay visible porque todos los Pastores estan en comunidon con Pedro, y asi en la unidad de Cristo.

El Obispo de Roma, con el poder y la autoridad sin los cuales esta funcion seria ilusoria, debe asegurar la comunion de todas las
Iglesias. Por esta razon, es el primero entre los servidores de la unidad. Este primado se ejerce en varios niveles, que se refieren a
la vigilancia sobre la trasmision de la Palabra, la celebracion sacramental y litdrgica, la mision, la disciplina y la vida cristiana.
Corresponde al Sucesor de Pedro recordar las exigencias del bien comin de la Iglesia, si alguien estuviera tentado de olvidarlo en
funcion de sus propios intereses. Tiene el deber de advertir, poner en guardia, declarar a veces inconciliable con la unidad de fe
esta o0 aquella opinion que se difunde. Cuando las circunstancias lo exigen, habla en nombre de todos los Pastores en comunion
con él. Puede incluso —en condiciones bien precisas, senaladas por el Concilio Vaticano |— declarar ex cathedra que una doctrina
pertenece al depésito de la fe. 152 Testimoniando asi la verdad, sirve a la unidad.

95. Todo esto, sin embargo, se debe realizar siempre en la comunion. Cuando la Iglesia catblica afirma que la funcion del Obispo
de Roma responde a la voluntad de Cristo, no separa esta funcion de la mision confiada a todos los Obispos, también ellos «
vicarios y legados de Cristo »123 El Obispo de Roma pertenece a su « colegio » y ellos son sus hermanos en el ministerio.

Lo que afecta a la unidad de todas las Comunidades cristianas forma parte obviamente del ambito de preocupaciones del
primado. Como Obispo de Roma soy consciente, y lo he reafirmado en esta Carta enciclica, que la comunion plenay visible de
todas las Comunidades, en las que gracias a la fidelidad de Dios habita su Espiritu, es el deseo ardiente de Cristo. Estoy
convencido de tener al respecto una responsabilidad particular, sobre todo al constatar la aspiracion ecuménica de la mayor parte
de las Comunidades cristianas y al escuchar la peticion que se me dirige de encontrar una forma de ejercicio del primado que, sin
renunciar de ninglin modo a lo esencial de su mision, se abra a una situacion nueva. Durante un milenio los cristianos estuvieron
unidos « por la comunion fraterna de fe y vida sacramental, siendo la Sede Romana, con el consentimiento comdan, la que

moderaba cuando surgian disensiones entre ellas en materia de fe o de disciplina »124

De este modo el primado ejercia su funcion de unidad. Dirigiendome al Patriarca ecuménico, Su Santidad Dimitrios |, he afirmado
ser consciente de que « por razones muy diversas, y contra la voluntad de unos y otros, lo que debia ser un servicio pudo
manifestarse bajo una luz bastante distinta. Pero 5 por el deseo de obedecer verdaderamente a la voluntad de Cristo, me
considero llamado, como Obispo de Roma, a ejercer ese ministerio 6 Que el Espiritu Santo nos dé su luz e ilumine a todos los
Pastores y tedlogos de nuestras Iglesias para que busquemos, por supuesto juntos, las formas con las que este ministerio pueda

realizar un servicio de fe y de amor reconocido por unos y otros » 122

96. Tarea ingente que no podemos rechazar y que no puedo llevar a término solo. La comunion real, aunque imperfecta, que
existe entre todos nosotros, i no podria llevar a los responsables eclesiales y a sus tedlogos a establecer conmigo y sobre esta
cuestion un dialogo fraterno, paciente, en el que podriamos escucharnos mas alla de estériles polémicas, teniendo presente sélo



la voluntad de Cristo para su Iglesia, dejandonos impactar por su grito « que ellos también sean uno en nosotros, para que el
mundo crea que ti me has enviado » (Jn 17, 21)?

La comunion de todas las Iglesias particulares con la Iglesia de Roma: condicion necesaria para la unidad

97. Lalglesia catdlica, tanto en su praxis como en sus documentos oficiales, sostiene que la comunion de las Iglesias particulares
con la lglesia de Roma, y de sus Obispos con el Obispo de Roma, es un requisito esencial —en el designio de Dios— parala
comunion plenay visible. En efecto, es necesario que la plena comunién, que encuentra en la Eucaristia su suprema
manifestacion sacramental, tenga su expresion visible en un ministerio en el cual todos los Obispos se sientan unidos en Cristo y
todos los fieles encuentren la confirmacion de la propia fe. La primera parte de los Hechos de los Apostoles presenta a Pedro
como el que habla en nombre del grupo apostélico y sirve a la unidad de la comunidad, y esto respetando la autoridad de Santiago,
cabeza de la Iglesia de Jerusalén. Esta funcion de Pedro debe permanecer en la Iglesia para que, bajo su tnica Cabeza, que es
Cristo Jesus, sea visiblemente en el mundo la comunion de todos sus discipulos.

?No es acaso de un ministerio asi del que muchos de los que estan comprometidos en el ecumenismo sienten hoy necesidad?
Presidir en la verdad y en el amor para que la barca —hermoso simbolo que el Consejo Ecuménico de las Iglesias eligido como
emblema— no sea sacudida por las tempestades y pueda llegar un dia a puerto.

Plena unidad y evangelizacion

98. El movimiento ecuménico de nuestro siglo, mas que las iniciativas ecuménicas de siglos pasados, cuya importancia sin
embargo no debe subestimarse, se ha distinguido por una perspectiva misionera. En el versiculo se san Juan que sirve de
inspiracion y orienta —« que ellos también sean uno en nosotros, para que el mundo crea que ti me has enviado » (Jn 17, 21)— se
ha subrayado para que el mundo crea con tanta fuerza que se corre el riesgo de olvidar a veces que, en el pensamiento del
evangelista, la unidad es sobre todo para gloria del Padre. De todos modos, es evidente que la division de los cristianos esta en
contradiccion con la Verdad que ellos tienen la mision de difundir y, por tanto, perjudica gravemente su testimonio. Lo comprendid
y afirmo bien mi Predecesor el Papa Pablo VI en su Exhortacion apostolica Evangelii nuntiandi: « En cuanto evangelizadores,
nosotros debemos ofrecer a los fieles de Cristo, no laimagen de hombres divididos y separados por las luchas que no sirven para
construir nada, sino la de hombres adultos en la fe, capaces de encontrarse mas alla de las tensiones reales gracias a la bisqueda
comn, sincera y desinteresada de la verdad. Si, la suerte de la evangelizacion esta ciertamente vinculada al testimonio de unidad
dado por la Iglesia [...] Dicho esto, queremos subrayar el signo de la unidad entre todos los cristianos, como camino e instrumento
de evangelizacion. La division de los cristianos constituye una situacion de hecho grave, que viene a cercenar la obra misma de

Cristo » 128

En efecto, ¢ como anunciar el Evangelio de la reconciliacion sin comprometerse al mismo tiempo en la obra de la reconciliacion de
los cristianos? Si es cierto que la Iglesia, movida por el Espiritu Santo y con la promesa de la indefectibilidad, ha predicado y
predica el Evangelio a todas las naciones, es también cierto que ella debe afrontar las dificultades que se derivan de las divisiones.
¢Contemplando a los misioneros en desacuerdo entre si, aunque todos se refieran a Cristo, sabran los incrédulos acoger el
verdadero mensaje? ¢ No pensaran que el Evangelio es un factor de division, incluso si es presentado como la ley fundamental de
la caridad?

99. Cuando afirmo que para mi, Obispo de Roma, la obra ecuménica es « una de las prioridades pastorales » de mi pontificado, 132
pienso en el grave obstaculo que la division constituye para el anuncio del Evangelio. Una Comunidad cristiana que cree en Cristo
y desea, con el ardor del Evangelio, la salvacion de la humanidad, de ninglin modo puede cerrarse a la llamada del Espiritu que
orienta a todos los cristianos hacia la unidad plenay visible. Se trata de uno de los imperativos de la caridad que debe acogerse
sin compromisos. El ecumenismo no es sbélo una cuestion interna de las Comunidades cristianas. Refleja el amor que Dios da en
Jesucristo a toda la humanidad, y obstaculizar este amor es una ofensa a El y a su designio de congregar a todos en Cristo. El Papa
Pablo VI escribia al Patriarca ecuménico Atenagoras |: « Pueda el Espiritu Santo guiarnos por el camino de la reconciliacion, para
que la unidad de nuestras Iglesias llegue a ser un signo siempre mas luminoso de esperanzay de consuelo para todala
humanidad » 128

EXHORTACION

100. Dirigiendome recientemente a los Obispos, al clero y a los fieles de la Iglesia catdlica para indicar el camino a seguir en vista
de la celebracion del Gran Jubileo del Ano 2000, he afirmado entre otras cosas que « la mejor preparacion al vencimiento
bimilenario ha de manifestarse en el renovado compromiso de aplicacién, lo mas fiel posible, de las ensenanzas del Vaticano Il a la
vida de cada uno y de toda la Iglesia »132 E| Concilio es el gran comienzo —como el Adviento— de aquel itinerario que nos lleva al
umbral del Tercer Milenio. Considerando la importancia que la Asamblea conciliar atribuy6 a la obra de recomposicion de la unidad
de los cristianos, en esta época nuestra de gracia ecuménica, me ha parecido necesario reafirmar las convicciones
fundamentales que el Concilio infundi6é en la conciencia de la Iglesia catdlica, recordandolas a la luz de los progresos realizados en
este tiempo hacia la comunion plena de todos los bautizados.



No hay duda de que el Espiritu actlia en esta obra y esta conduciendo a la Iglesia hacia la plena realizacion del designio del Padre,
en conformidad a la voluntad de Cristo, expresada con un vigor tan ferviente en la oracion que, segiin el cuarto Evangelio,
pronunciaron sus labios cuando iniciaba el drama salvifico de su Pascua. Al igual que entonces, también hoy Cristo pide que un
impulso nuevo reavive el compromiso de cada uno por la comunién plenay visible.

101. Exhorto pues a mis Hermanos en el episcopado a poner toda su atencién en este empeno. Los dos Cédigos de Derecho
Candnico incluyen entre las responsabilidades del Obispo la de promover la unidad de todos los cristianos, apoyando toda accion
o iniciativa dirigida a fomentarla en la conciencia de que la Iglesia es movida a ello por la voluntad misma de Cristo. 262 Esto forma
parte de la mision episcopal y es una obligacion que deriva directamente de la fidelidad a Cristo, Pastor de la Iglesia. Todos los
fieles, también, son invitados por el Espiritu de Dios a hacer lo posible para que se afiancen los vinculos de comunion entre todos
los cristianos y crezca la colaboracion de los discipulos de Cristo: « La preocupacion por el restablecimiento de la union atane a la
Iglesia entera, tanto a los fieles como a los pastores; y afecta a cada uno segiin su propia capacidad » 161

102. La fuerza del Espiritu de Dios hace crecer y edifica la Iglesia a través de los siglos. Dirigien- do la mirada al nuevo milenio, la
Iglesia pide al Espiritu la gracia de reforzar su propia unidad y de hacerla crecer hacia la plena comunién con los demas cristianos.

?Como alcanzarlo? En primer lugar con la oracién. La oracién deberia siempre asumir aquella inquietud que es anhelo de unidad, y
por tanto una de las formas necesarias del amor que tenemos por Cristo y por el Padre, rico en misericordia. La oracion debe
tener prioridad en este camino que emprendemos con los demas cristianos hacia el nuevo milenio.

?Como alcanzarlo? Con accion de gracias ya que no nos presentamos a esta cita con las manos vacias: « El Espiritu viene en ayuda
de nuestra flaqueza 8 intercede por nosotros con gemidos inefables » (Rm 8, 26) para disponernos a pedir a Dios lo que
necesitamos.

?Como alcanzarlo? Con la esperanza en el Espiritu, que sabe alejar de nosotros los espectros del pasado y los recuerdos
dolorosos de la separacion; El nos concede lucidez, fuerza y valor para dar los pasos necesarios, de modo que nuestro empeno
sea cada vez mas auténtico.

Si nos preguntaramos si todo esto es posible la respuesta seria siempre: si. La misma respuesta escuchada por Maria de Nazaret,
porque para Dios nada hay imposible.

Vienen a mi mente las palabras con las que san Cipriano comenta el Padre Nuestro, la oracion de todos los cristianos: « Dios
tampoco acepta el sacrificio del que no esta en concordia con alguien, y le manda que se retire del altar y vaya primero a
reconciliarse con su hermano; una vez que se haya puesto en paz con él, podra también reconciliarse con Dios en sus plegarias. El
sacrificio mas importante a los ojos de Dios es nuestra paz y concordia fraterna y un pueblo cuya union sea un reflejo de la unidad

que existe entre el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo ». 162

Al alba del nuevo milenio, ;como no pedir al Senor, con impulso renovado y conciencia mas madura, la gracia de prepararnos,
todos, a este sacrificio de la unidad?

103. Yo, Juan Pablo, humilde servus servorum Dei, me permito hacer mias las palabras del apdstol Pablo, cuyo martirio, unido al del
apostol Pedro, ha dado a esta Sede de Roma el esplendor de su testimonio, y os digo a vosotros, fieles de la Iglesia catélica, y a
vosotros, hermanos y hermanas de las demas Iglesias y Comunidades eclesiales, « sed perfectos; animaos; tened un mismo
sentir; vivid en paz, y el Dios de la caridad y de la paz estara con vosotros 9. La gracia del Senor Jesucristo, el amor de Dios y la
comunién del Espiritu Santo sean con todos vosotros » (2 Cor 13,11.13).

Dado en Roma, junto a san Pedro, el dia 25 de mayo, solemnidad de la Ascension del Senor, del ario 1995, decimoséptimo de mi
Pontificado.

IOANNES PAULUS PP. 11

1. Cf. Palabras la final del Via Crucis del Viernes Santo (1 abril 1994), 3: AAS 87 (1995), 88.

2.Conc. Ecum. Vat. Il, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 1.

3. Cf. Carta ap. Tertio millennio adveniente (10 noviembre 1994),16: AAS 87 (1995), 15.

4. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Carta Communionis notio, a los Obispos de la Iglesia catdlica sobre algunos aspectos de
la Iglesia considerada como comunion (28 mayo 1992), 4: AAS 85 (1993), 840.

5. Conc. Ecum. Vat. I, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 1.

6. Ibid.

7.1bid., 4.


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html

8. Cf, Conc. Ecum. Vat. ll, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 14.

9. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 1y 2.
10. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 14.

11. Ibid., 8.

12. Conc. Ecum. Vat. Il. Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 3.

13.Ibid.
14.N.15.
15. Ibid.

16. Conc. Ecum. Vat. ll, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 15.

17.Ibid,, 3.
18. Ibid.

19. Cf. S. Gregorio Magno, Homiliae in Evangelia 19,1: PL 76, 1154 citado en Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium,
sobre la Iglesia, 2.

20. Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 4.

21.1bid., 7.

22. Cf. ibid.

23.Ibid., 6.

24. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Const. dogmatica Dei Verbum, sobre la divina revelacion, 7.
25. Cf. Carta ap. Euntes in mundum (25 enero 1988): AAS 80 (1988), 935-956.

26. Cf. Carta enc. Slavorum apostoli (2 junio 1985). AAS 77 (1985), 779-813.

27. Cf. Directoire pour I'application des principes et des normes sur I'oecuménisme (25 marzo 1993): AAS 85 (1993) 1039-1119.

28. Cf. en particular el Documento llamado de Lima: Bautismo, Eucaristia, Ministerio (enero 1982): Ench. Oecum. 1,1392-1446, y el
Documento n. 153 de «Fe y Constitucion» Confessing the «One» Faith, Ginebra 1991.

29. Cf. Discurso de apertura del Concilio Ecuménico Vaticano Il (11 octubre 1962): AAS 54 (1962), 793.

30. Se trata del Secretariado para la Promocion de la Unidad de los Cristianos, creado por el Papa Juan XXIIl Con el Motu proprio
Superno Dei nutu (5 junio 1960), 9: AAS 52 (1960), 436 y confirmado por los documentos sucesivos: Motu proprio
Appropinquante Concilio (6 agosto 1962), c. lll, a, 7,8 2, I: AAS 54 (1962), 614; cf, Pablo VI, Const. ap. Regimini ecclesiae universae
(15 agosto 1967), 92-94: AAS 59 (1967), 918-919. Este Dicasterio se denomina actualmente Pontificio Consejo para la Promocion
de la Unidad de los Cristianos: cf. Const. ap. Pastor Bonus (28 junio 1988), V, art. 135-138: AAS 80 (1988), 895-896.

31. Discurso de apertura del Concilio Ecuménico Vaticano Il (11 octubre 1962): AAS 54 11962), 792.

32. Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 6.

33. Conc. Ecum. Vat. ll, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 1.

34. Carta enc. Slavorum apostoli (2 junio 1985),11: AAS 77 (1985, 792..

35.1bid., 13, l.c., 794.

36. Ibid., 11, I.c., 792.

37. Discurso a los aborigenes (29 noviembre 1986),12: AAS 79 (1987), 977.
38. Cf. S. Vicente de Lerins, Commonitorium primum, 23: PL 50, 667-668.

39. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 6.

40. Ibid., 5.
41 Ibid.,7.
42. Ibid., 8.
43. Ibid.

44. Ibid., 4.


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880125_euntes-in-mundum-universum.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880125_euntes-in-mundum-universum.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/apost_letters/1960/documents/hf_j-xxiii_apl_19600605_superno-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/apost_letters/1960/documents/hf_j-xxiii_apl_19600605_superno-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/motu_proprio/documents/hf_j-xxiii_motu-proprio_19620806_appropinquante-concilio.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/motu_proprio/documents/hf_j-xxiii_motu-proprio_19620806_appropinquante-concilio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19880628_pastor-bonus-index.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19880628_pastor-bonus-index.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html

‘-b
[}

f. Carta ap. Tertio millennio adveniente (10 noviembre 1994), 24: AAS 87 (1995), 19-20.

‘-Jk
2}

C
. Discurso en la catedral de Canterbury (29 mayo 1982), 5: AAS 74 (1982), 922.
7.C

onsejo Ecuménico de las Iglesias, Reglamento, 111,1 Citado en Ench. Oecum. 1,1392.

‘-Jk
o8}

. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. past. Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el mundo actual, 24.

49. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 7.

50. Maria Gabriela Sagheddu, nacida en Dorgali (Cerdena) en 1914. A los 21 anos entra en el Monasterio Trapense de
Grottaferrata. Conociendo, a través de la accion apostolica del Abbé Paul Couturier, la necesidad de oraciones y ofrecimientos
espirituales por la unidad de los cristianos, en 1936, con ocasion del Octavario por la unidad, decide ofrecer su vida por esta
causa. Después de una grave enfermedad, muere el 23 de abril de 1939.

51. Conc. Ecum. Vat. I |, Const. past. Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el mundo actual, 24.

52.Cf. AAS 56 (1964), 609-659.
53. Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 13.

54. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 4.

55. Cf. Codigo de Derecho Canédnico, can. 755; Codigo de los Canones de las Iglesias Orientales, can. 902-904.

56. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 4.

57. Conc. Ecum. Vat. ll, Decl. Dignitatis humanae, sobre la libertad religiosa, 3.

58. Conc. Ecum. Vat. I, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 4.

59. Cf. ibid., 4.
60. Carta enc. Ecclesiam suam (6 agosto 1964), lll: AAS 56 (1964), 642.

61. Conc. Ecum. Vat. I, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 11.

62. Cf. ibid.

63. Ibid.; Cf. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Decl. Mysterium Ecclesiae, sobre la doctrina catélica acerca de la Iglesia (24
junio1973), 4: AAS 65 (1973), 402.

64. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Decl. Mysterium Ecclesiae, sobre la doctrina catélica acerca de la Iglesia (24 junio 1973
), 5: AAS 65 (1973),403.

65. Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 4.

66. Cf. Declaracion cristologica comin entre la Iglesia catblica y la Iglesia asiria de Oriente: L'Osservatore Romano, ed. semanal en
lengua espanola (18 noviembre 1994), 5.

67.Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 12.

68. Ibid.

69. Pontificio Consejo para la Promocién de la Unidad de los Cristianos, Directoire pour I'application des principes et des normes
sur l'oecuménisme (25 marzo 1993), 5: AAS 85 (1993).1040.

70. Ibid., 94, I.c.,1078.

71. Cf. Comision « Fe y Constitucion » del Consejo Ecuménico de las Iglesias. Bautismo, Eucaristia, Ministerio (enero 1982):
Ench.Oecum.1,1391-1447, en particular 1398-1408.

72. Cf. Carta enc. Sollicitudo rei socialis (30 diciembre 1987), 32: AAS 80 (1988), 556.

73. Discurso a los Cardenales y a la Curia Romana (28 junio 1985), 10: AAS 77 (1985), 1158; cf. Carta enc. Redemptor hominis (4
marzo 1979),11: AAS 71 (1979), 277-278.

74. Discurso a los Cardenales y a la Curia Romana (28 junio 1985), 10: AAS 77 (1985), 1158.

75. Cf. Secretariado para la Promocion de la Unidad de los Cristianos y Comité Ejecutivo de las Sociedades Biblicas Unidas,
Principios para la colaboracion interconfesional en la traduccién de la Biblia, Documento concordado (1968): Ench. Oecum. 1,
319-331, revisado y actualizado en el Documento Directives concernant la coopération interconfessionelle dans la traduction de
la Bible (16 noviembre 1987), Tipografia Poliglota Vaticana 1987, 20.

76. Cf. Comision « Fe y Constitucion » del Consejo Ecuménico de las Iglesias. Bautismo, Eucaristia, Ministerio (enero 1982):
Ench.Oecum.1,1391-1447.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19730705_mysterium-ecclesiae_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19730705_mysterium-ecclesiae_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19730705_mysterium-ecclesiae_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19730705_mysterium-ecclesiae_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html

77. Por ejemplo, durante las Gltimas asambleas del Consejo Ecuménico de las Iglesias, en Vancouver en 1983y en Canberra en
1991, y de « Fe y Constitucion » en Santiago de Compostela en 1993.

78. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 8 y 15; Cédigo de Derecho Canénico, can. 844,

Codigo de los Canones de las Iglesias Orientales, can. 671; Pontificio Consejo para la Promocion de la Unidad de los Cristianos,
Directoire pour I'application des principes et des normes sur I'oecuménisme (25 marzo 1993),122-125: AAS 85 (1993),
1086-1087;129-131, I.c., 1088-1089; 123y 132, 1.c.,1087.1089.

79. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 4..

80. Ibid.
81.Cf.n.15.
82.N.15.
83. Ibid., 14.

84. Cf. Declaracion comin del Papa Pablo VI y del Patriarca de Constantinopla Atenagoras | (7 diciembre 1965): Tomos agapis,
Vatican-Phanar (1958-1970), Roma-Estambul 1971, 280-281.

85.Cf. AAS 77 (1985), 779-813.
86. Cf. AAS 80 (1988), 935-956; cf. también Carta Magnum Baptismi donum (14 febrero 1988), 1. c., 988-997.

87. Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 14.

88. Ibid.
89. Breve ap. Anno ineunte (25 julio 1967): Tomos agapis, Vatican-Phanar (1958-1970), Roma-Estambul 1971, 388-391.

90. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 14.

91. Ibid., 15.
92.N.14: ['Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espanola (5 mayo 1995), 8.

93. Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 17.

94.N. 26.
95. Cf. Codigo de Derecho Candnico, can. 844,88 2 y 3; Codigo de los Canones de las Iglesias Orientales, can. 671,882y 3.

96. Pontificio Consejo para la Promocién de la Unidad de los Cristianos, Directoire pour I'application des principes et des normes
sur l'oecuménisme (25 marzo 1993), 122-128: AAS 85 (1993),1086-1088,

97. Declaracion comin del Sumo Pontifice Juan Pablo Il y del Patriarca ecuménico Dimitrios | (7 diciembre 1987): AAS 80 (1988),
253.

98. Comision Mixta Internacional para el Diadlogo Teologico entre la Iglesia catdlica y la Iglesia ortodoxa en su conjunto,
Documento El sacramento del Orden en la estructura sacramental de la Iglesia, en particular la importancia de la sucesion
apostélica para la santificacion y la unidad del pueblo de Dios (26 junio 1988), 1: Service d'information 68 (1988), 195.

99. Cf. Carta a los Obispos del Continente europeo sobre las relaciones entre catdlicos y ortodoxos en la nueva situacion de
Europa central y oriental (31 mayo 1991), 6; AAS 84 (1992), 168.

100. Conc. Ecum. Vat. ll, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 17.

101. Cf. Carta ap. Orientale lumen (2 mayo 1995), 24. L'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espanola (5 mayo 1995), 9.
102. Ibid., 18, I.c., 8.

103. Cf. Declaracion comiin del Sumo Pontifice Pablo VIy de Su Santidad Shenouda lll, Papa de Alejandria y Patriarca de la sede
de S. Marcos de Alejandria (10 mayo 1973): AAS 65 (1973), 299-301.

104. Cf. Declaracion comin del Sumo Pontifice Pablo VI y de Su Santidad Mar Ignacio Jacoub Ill, Patriarca de la Iglesia de
Antioquia de los sirios y de todo el Oriente (27 octubre 1971): AAS 63 (1971), 814-815.

105. Cf. Discurso a los enviados de la Iglesia copta ortodoxa (2 junio 1979): AAS 71 (1979),1000-1001.

106. Cf. Declaracion comun del Papa Juan Pablo Il y de Su Santidad Moran Mar Ignacio Zakka | lwas, Patriarca siro-ortodoxo de
Antioquia y de todo el Oriente (23 junio 1984): Insegnamenti VI, 1 (1984),1902-1906.

107. Discurso dirigido a Su Santidad Abuna Paulos, Patriarca de la Iglesia ortodoxa de Etiopia (11 junio 1993): L'Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua espanola (16 junio 1993), 3.


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1995/documents/hf_jp-ii_apl_19950502_orientale-lumen.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1995/documents/hf_jp-ii_apl_19950502_orientale-lumen.html

108. Cf. Declaracion cristologica comin entre la Iglesia catélica y la Iglesia asiria de Oriente: L'Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espanola (18 noviembre 1994), 5.

109. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 19.

110. Ibid.
111. Ibid., 19.
112. Cf.ibid.
113. Ibid.
114. Ibid., 20.
115. Ibid., 21.
116. Ibid.
117. Ibid.
118. Ibid., 22.
119. Ibid.
120. Ibid., 22; cf. 20.
121. Ibid., 22.
122. Ibid., 23.
123. Ibid.

124. Cf. Radiomensaje Urbi et Orbi (27 agosto 1978): AAS 70 (1978), 695-696,

125.Conc. Ecum. Vat. ll, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 23.

126. Ibid.
127. Cf.ibid., 12.
128 Ibid.

129. El paciente trabajo de la Comision « Fe y Constitucion » llegd a una vision analoga, que la VIl Asamblea del Consejo
Ecumeénico de las Iglesias hizo suya en la declaracion llamada de Canberra (7-20 febrero 1991, cf. Signs of the Spirit, Official
report, Seventh Assembly, WCC, Ginebra 1991, 235-258) y que ha sido reafirmada por la Conferencia mundial de « Fe y
Constitucion » en Santiago de Compostela (3-14 agosto 1993, cf. Service d'information 85 119941, 18-38).

130. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 14.

131. Cf. ibid., 4 y 11.
132. Discurso a los Cardenales y a la Curia Romana (28 junio 1985), 6; AAS 77 (1985), 1153.
133. Cf. ibid.

134. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 12.

135.Cf. AAS 54 (1962),792.

136. Conc. Ecum. Vat. I, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 6.

137. Cf.ibid., 4; Pablo VI, Homilia para la canonizacion de los martires ugandeses (18 octubre 1964): AAS 56 (1964), 906.

138. Cf. Carta ap. Tertio millennio adveniente (10 noviembre 1994), 37: AAS 87 (1995), 29-30; Carta enc. Veritatis splendor (6
agosto 1993),93: AAS 85 (1993),1207.

139. Cf. Pablo VI, Discurso pronunciado en el insigne santuario de Namugongo, Uganda (2 agosto 1969): AAS 61 (1969), 590-591.
140. Cf. Missale Romanum, Praefatium de Sanctis I. Sanctorum « coronando merita tua dona coronans ».

141. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 4.

142. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Const, dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 8.

143. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 3.

144. Después del Documento llamado de Lima de la Comision « Fe y Constitucion » sobre Bautismo, Eucaristia, Ministerio (enero
1982): Ench. Oecum. 1,1392-1446, y en el espiritu de la Declaracion de la VIl asamblea general del Consejo Ecuménico de las


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-i/es/messages/documents/hf_jp-i_mes_urbi-et-orbi_27081978.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-i/es/messages/documents/hf_jp-i_mes_urbi-et-orbi_27081978.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-i/es/messages/documents/hf_jp-i_mes_urbi-et-orbi_27081978.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-i/es/messages/documents/hf_jp-i_mes_urbi-et-orbi_27081978.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html

Iglesias sobre La unidad de la Iglesia como koinonia: don y exigencia (Canberra 7-20 febrero 1991): cf. Istina 36 (1991), 389-391.
145, Discurso a los Cardenales y a la Curia Romana (28 junio 1985), 4: AAS 77 (1985),1151-1152.

146. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 23.

147. Cf. Discurso al Consejo Ecuménico de las Iglesias (12 junio 1984), 2: Insegnamenti VI, 1 (1984), 1686.

148. Conferencia Mundial de « Fe y Constitucion », Relacion de la Il Seccién, Santiago de Compostela (14 agosto 1993): Confessing
the one faith to God's glory, 31, 2, Faith and Order Paper, 166, WCC, Ginebra 1994, 243.

149. Por citar algunos ejemplos: la Relacién final de la Anglican-Roman Catholic International Commission - ARCIC | (septiembre
1981): Ench. Oecum. 1, 3-88; la Comisién mixta internacional para el didlogo entre la Iglesia catoélica y los discipulos de Cristo,
Relacién 1981: Ench. Oecum. 1, 529-547; la Comision mixta nacional conjunta catélico-luterana, Documento El ministerio pastoral
en la lglesia (13 marzo 1981): Ench. Oecum.1,703-742; el problema se senala, en una clara perspectiva, en el estudio dirigido por
la Comision mixta internacional para el didlogo teoldgico entre la Iglesia catdlica y la Iglesia ortodoxa en su conjunto.

150. Discurso a los Cardenales y a la Curia Romana (28 junio 1985), 3: AAS 77 (1985), 1150.
151. Sermo XLVI, 30: CCL 41, 557.

152. Cf. Conc. Ecum. Vat. |, Const. dogm. Pastor aeternus, sobre la Iglesia de Cristo: DS 3074.
153. Conc. Ecum. Vat. ll, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 27.

154. Cf. Conc. Ecum. Vat. ll, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 14,

155. Homilia en la Basilica de San Pedro en presencia de Dimitrios |, Arzobispo de Constantinopla y Patriarca ecuménico (6
diciembre 1987), 3: AAS 80 (1988), 714.

156. Exhort, ap. Evangelii nuntiandi (8 diciembre 1975), 77: AAS 68 (1976), 69; cf. Conc. Ecum. Vat. I, Decr. Unitatis redintegratio,
sobre el ecumenismo, 1; Pontificio Consejo para la Promocion de la Unidad de los Cristianos, Directoire pour I'application des
principes et des normes sur l'oecuménisme (25 marzo 1993), 205-209: AAS 85 (1993 ), 1112-1114.

157. Discurso a los Cardenales y a la Curia Romana (28 junio 1985), 4: AAS 77 (1985), 1151.
158. Carta del 13 de enero de 1970: Tomos agapis, Vatican-Phanar (1958-1970), Roma-Estambul 1971, 610-611,

159. Carta ap. Tertio millennio adveniente (10 noviembre 1994), 20: AAS 87 (1995),17.

160. Cf. Codigo de Derecho Canénico, can. 755; Cédigo de los Canones de las Iglesias Orientales, can. 902.

161. Conc. Ecum. Vat. I, Decr. Unitatis redintegratio, sobre el ecumenismo, 5.

162. De Dominica oratione, 23: CSEL 3,284-285.

Copyright © Dicasterio para la Comunicacion

La SANTA SEDE


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en.html

